

مُؤْمِنٌ كَمَا كُلِّ الْجَاهِلِيَّةِ

---

مائة

# سؤال عن الإسلام

44



**العنوان:** مائة سؤال عن الإسلام.

**المؤلف:** الشيخ/ محمد الغزالى .

**إشراف عام:** داليا محمد إبراهيم .

**تاريخ النشر:** الطبعة الرابعة يوليو 2005م .

**رقم الإيداع:** 2003/19881

**الترقيم الدولي:** ISBN 977-14-2521-8

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة

ت: 02(3466434-3472864) فاكس: 02(3462576) ص.ب: 21 إمبابة

البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: publishing@nahdetmistr.com

المطباع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر

ت: 02(8330289) - 02(8330296) فاكس: 02(8330296)

البريد الإلكتروني للمطباع: press@nahdetmistr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى - الفجالة -

القاهرة - ص . ب : 96 الفجالية - القاهرة.

ت : 02(5908895) - 02(5909827) فاكس: 02(5903395)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222

البريد الإلكتروني لإدارة البيع: sales @nahdetmistr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)

ت: 03(5462090)

مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السلام عارف

ت: 050(2259675)

موقع الشركة على الانترنت:

[www.nahdetmistr.com](http://www.nahdetmistr.com)

موقع البيع على الانترنت:

[www.enahda.com](http://www.enahda.com)



أنسها أحمد محمد إبراهيم سنة 1938

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / C D)  
وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

## مقدمة

قلبت بيصرى فى عشرات الأسئلة المعروضة علىَ ثم قلت لصاحبِي\*: إننى فى كتبى الكثيرة قد تعرضت لهذه الموضوعات ، وأحسبنى أجبت عنها إجابة شافية ..!

قال : لا تستطيع أن تحيل الناس على ما كتبت فى أسئلة محددة توجه إليك ، أعط خلاصة علمية موجزة سهلة فى الموضوع المطلوب منك ، حتى يرجع السائل وقد أضاء الحق لبه وقلبه !! وترىشت قليلاً ثم قلت لنفسي : إن هذا العلم خزائن ، لعل الأسئلة تكون مفاتيحه ! وما يدرينى ؟ لعل الله يؤتىنى الرشد ويلهمنى الصواب ، فأكشف ظلمة ، أو أحمو حيرة ، أو أطفئ فتنة ، أو أثبت حقاً يعصف من حوله الباطل ... وقررت أن أجيب بعد أن يعافينى الله من بعض العلل .

ولما شرعت أكتب ، وجدت أنى قلماً أكرر نفسي ، ففى هذا الكتاب حقائق جديدة ، أو أداء - أخضر وأيسر ، أو ترتيب لأدلة كانت مشوشة ، فيما يقرأ الناس من علوم الدين ، أو مزاوجة بين التراث القديم والعقل الحديث .

فإذا وقع بعد ذلك تكرار لفكرة سبق فهو مفترض إن شاء الله مع هذه الفوائد الجمة اللاحقة .

إن اللوم يتوجه إلينا - نحن دعاة الإسلام - لأننا لا نعرف طبيعة العصر الذى نعيش فيه ، والمنطق الذى يقنع أهله ، والشبهات التى جدت مع مدنيته ! وبعضاً قد يحيى متخلفاً عن عصره ألف سنة . يخاصم فرقاً بادت ، ويناقش قضايا نسيت ما يحب الناس أن يسمعوا عنها جداً ولا هزلاً .. والإسلام لا يخدم بهذا الأسلوب .

وحين نظرت فى الأسئلة المطروحة علىَ أدركت أنها وضعـت بحكمة وسيقت إلى هدف ، وأن الإجابة الحسنة عنها تغنى الثقافة الإسلامية ، وتجلو غباراً كثيراً

\*الأستاذ خالد محمد خالد .

عن حقائق الرسالة الخالدة . إن الإسلام دين عظيم حقاً ، بيد أن الساسة الذين حكموا باسمه من بضعة قرون لم يرتفعوا إلى مستوى ، إلا من عصم الله .. وكان لذلك أثره في مسيرة الدعوة ، وإيصال معالمها . ! ومصابنا هنا يجب أن يجبره نشاط علمي دعوب مخلص شجاع ، يرد التهم ويقييم العوج وينفع العالمين برحمة الله المهدأه ، ويصل الناس بربهم عن الطريق الوحيد المحترم ، طريق العقل المفتوح والمنطق السمح والجدال الحسن .

وإنها لفجيعة أن يسبق إلحاد أعرج ، ويتأخر هدى مستقيم لا لشيء إلا لأن حملة هذا الهدى كسائلى ، ومفترطون !

أعترف بأنى لو لا عون الله ما كنت لأخط حرفاً ، فقد حاصرتني متاعب كثيرة ، وأملئ أن أكون قد وفقت ، ونلت ما أطمح فيه من مغفرة الله ورضاه .

محمد الفزالي

# ١. ما الإسلام؟ ولماذا سمي كذلك؟

الإسلام الخضوع لله ، وتسليم النفس والأمر إليه سبحانه أى إقامة العلاقة بين الإنسان وربه على مبدأ «السمع والطاعة»!

قد يشعر امرؤ بأنه لا سلطان لأحد في الأرض والسماء عليه ، وأنه يفعل ما يهوى دون ارتباط بتوجيهه ما . وقد يقبل هذا الشعور في تحديد العلاقة بين إنسان وإنسان مثله ، أما بين الإنسان وربه الذي خلقه بقدرته ، ورباه بنعمته ، ورسم له طريقاً مستقيماً وأمره أن يسير عليه .. فلا مكان لهذا التمرد والشموخ .

إذ الواجب أن يجعل الإنسان نفسه تابعاً لمراد الله ، أو الشخص الذي يتلقى التعليمات من أعلى ويرى ضرورة التزامها .. قال الله تعالى : ﴿وَمَنْ يُسْلِمُ وَجْهَهُ إِلَيَّ اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَى وَإِلَيَّ اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾<sup>(١)</sup> .

وماذا يمكن أن تكون العلاقة بين الخالق والخلق؟ بين موجود سيقضى على ظهر الأرض بضع عشرات من السنين تقل أو تکثر ، ثم يرجع بعد ذلك إلى من أوجده؟ أتكون علاقة تجاهل أم معرفة؟ أت تكون علاقة تمرد أم خضوع؟

إنه طبيعي جداً أن يعرف الإنسان هذا رب الكبير ، وأن يرتبط بأمره ونهيه وأن يتوجه وفق هديه ، وهذا هو معنى الإسلام وهو المعنى الذي قرره المرسلون .

قال تعالى : ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾<sup>(٢)</sup> .

والمرء إذ يعلن خضوعه لله واحترامه لوصاياته ، وانقياده المطلق لتوجيهه سبحانه - يتجاوز مع الكون كله الساجد لربه ، الهاتف بمجدده ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَسْعَونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾<sup>(٣)</sup> .

ويخطئ من يظن الإسلام عنواناً خاصاً بالدين الذي جاء به «محمد» منذ خمسة عشر قرناً ، إن الإسلام عنوان لجميع الرسالات التي هدت الناس من بدء الخليقة إلى يوم الناس هذا .

(٣) آل عمران : ٨٣ .

(٤) آل عمران : ١٩ .

(٥) لقمان : ٢٢ .

صحيح أن حقيقة الإسلام بلغت قمّتها ، وأخذت صورتها الأخيرة في رسالة محمد ﷺ ، بيد أن هذا العنوان أطلقه القرآن الكريم على ما بلغه أنبياء الله كلهم دون استثناء .

إن إسرائيل - وهو لقب التشريف ليعقوب - ليس إلا نبيا دعا إلى الإسلام وتشبث به ومات عليه وأوصى به أولاده ﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءِ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتَ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَبْعَدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

والواقع أن الدولة التي تسمى اليوم بإسرائيل هي اسم بلا مسمى ، وعلم على وهم كبير ، لأن إسلامها لله صفر أو قريب من الصفر .

وكان عيسى يعلم أتباعه الانقياد لله وصدق عبوديته ، وتأمل في هذه الآية ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيْنَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا آمَنَّا وَآشَهَدُ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

ويشمل وصف الإسلام جميع الأنبياء الذين نفذوا الأحكام السماوية بدءاً من عهد التوراة إلى اليوم . قال تعالى : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفَظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءِ...﴾<sup>(٣)</sup> .

ولا يصح الإسلام إلا باكمال حقيقتين مهمتين أولاًهما حسن معرفة الله ، وتصور الألوهية بأمجادها كلها ، فلا يعد مسلما من أشرك بالله شيئاً ، أو نسب لله ولذا ، أو ظن الذات العليا متلبسة بالعالم حالة في الكون الذي نعيش فيه .. لابد من العلم الصحيح بالله .. ويجيء من بعد ذلك الانقياد له وتنفيذ أوامره .

وفي القرآن الكريم فيض غامر من تنزيه الله ، والثناء عليه ، وإحصاء لأسمائه الحسنى وصفاته العلي ، وإبراز لمعالم العظمة الإلهية لا مثيل لها في كتاب قديم أو حديث سماوى أو أرضى .

(٣) المائدة : ٤٤ .

(٤) المائدة : ١١١ .

(٥) البقرة : ١٣٣ .

فأنت تحس عند قراءة القرآن بالشهود الإلهي على كل شيء ، والهيمنة المطلقة ،  
 ﴿لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا﴾<sup>(١)</sup> .

وكيف لا يسلم المرء نفسه لمن خلق كل شيء ودبر كل أمر ، وملك السمع والأبصار ، وقلب الليل والنهار ، وأرسل الرياح لواقع ، وفرج الكروب ، وأخرج الحيارى من الظلمات إلى النور ، وفي القرآن الكريم إنكار شديد وغضب هائل على من ينسب لله أبا ، أو يجعل له عباده شبيهاً ﴿قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ هُوَ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

وبعد إثبات هذه الحقيقة في صحة المعرفة بالله تجئ الحقيقة الأخرى ...  
 وأساسها الانقياد التام لله ، والاصطباخ بطاعته .

ولا يجتمع إسلام لله وتقد علية ، أو خضوع له ورفض لأمره!!

فهل معنى ذلك أن المسلم لا يتورط في معصية؟ الحق أن المسلم إذا عرض له عصيان كان ذلك طارئاً غير محسوب ، أو عملاً انزلق إليه صاحبه وهو كاره له أو غير مستبين لشره ، ومن ثم فهو يتخلص منه أسفًا ونادماً وخجلان ..!!

وطبيعة النفس ، وظروف البيئة قد توقع المرء في سيئة ما ، كالذى يقود سيارته آيا إلى بيته فتغفو عينه إغفاءة تفقده السيطرة على مقود السيارة فيصاب هو أو يصيب غيره .

إن نور العقل قد ينكسف ، وطاقة العزيمة قد تنفد ، وعندئذ يقترف المرء مala يليق ، ولا يخرج المرء بذلك عن الإسلام ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَتَقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ولذلك رفض النبي ﷺ استنزال اللعنة على شارب خمر أوهن الإدمان إرادته ومرؤته . إن هذا الشارب يمثل نوعاً من العصيان أو حالة من الاضطراب غير ما يقع في مجتمع آخر يزرع العنف وبعد المعاصر ، ويفتح الحانات وينظم توزيع الإثم ، ويفرض ضرائب على المتاجرة به ..

(٣) الأعراف : ٢٠١ .

(٢) يونس : ٦٨ ، ٦٩ .

(١) الكهف : ٢٦ .

الفارق بعيد بين مستبيح لا يرى لله حقا ، ولا يحس فى عمله جرما ومعتل خارت قواه فسقط ، الأول مجرم لا مسلم والآخر مريض تلتمس له العافية ، ويحسب بين أهل الإسلام .

وقد استطاع نبى الإسلام تكوين أمة مسلمة لله ، تنهض للصلوة له من طلوع الفجر إلى غسق الليل ، وتتردد على المساجد فى رتابة ودقة يمكن أن تضبط عليهما الساعات .

كما أن هذه الأمة التزمت فى شئونها المدنية والعسكرية والثقافية والسياسية أن ترضى بها ، وأن توجه وفق مراده ، بحرص وإخلاص .

قد وتها الأولى والأخيرة إنسان تحبرد للحق وأصالح من أقصى فؤاده إلى أمر الله له ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أَمْرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾<sup>(١)</sup> .

وكذلك وعى أتباعه هذا القسم المؤكد ﴿ فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾<sup>(٢)</sup> ... إن خضوع الإنسانية لبارئها الأعلى صدق وشرف ، وهذا هو الإسلام .



(٢) النساء : ٦٥ .

(١) الأنعام : ١٦٢ ، ١٦٣ .

## ٢. لماذا كان الإسلام خاتم الأديان؟

الإسلام هو العلاقة الوحيدة بين الناس وربهم منذ بدأ الخليقة ، وتكونت للبشر مجتمعات ، ونستطيع القول إن القرآن حوى جملة التعاليم التي بلغها الأنبياء الكبار - أعني أولى العزم وحملة الرسالات المهمة - فلو كان موسى أو عيسى موجودين لاكتفي بما قال القرآن في ترسیخ العقائد وتأديب الأم .  
أما الشرائع الجزئية فإن التفاوت فيها ليست له قيمة كبيرة .

والإسلام الذي بلغه محمد وأخذ الناس به هو الصورة الأخيرة للوحى الأعلى ، وهو كذلك الصورة العامة التي تستغرق الأجناس كلها وتنال الأجيال التي تسكن الأرض حتى قيام الساعة .. النبوات السابقة كانت كلها محلية مؤقتة أى محدودة الزمان والمكان ، أما النبوة العامة الخالدة - فهي نبوة محمد وحده لا يشركه في ذلك نبى من السابقين .

وعلة ذلك أن الإسلام بعد ما زود الإنسان بالوصايا الأخيرة للوحى الإلهى وكل إلى عقله أن يتحرك ويشق طريقه ، ويستغل قدرته على الفهم والحكم وتعرف الصواب والمصلحة .. فانتهاء عصر الوحي هو ابتداء عصر العقل ، وقد شرحنا ذلك بتفصيل في كتابنا «فقه السيرة» .

إن نبى القرآن عليه الصلاة والسلام أرسى دعائم العقيدة والعبادة والخلق ، وساق نصوصا حاسمة تضبط سيرة المرء وتقاليد الجماعة ، وهذه أساس وتجيئات لا تختلف باختلاف العصور ، ولا يمكن اختراق أسوارها .

أما ما وراء ذلك من شئون - وما أكثره - فموكول إلى العقل الإنساني يمحو فيه ويثبت .. في ميدان العلوم والأنشطة الأرضية وشئون الحياة المدنية والأطوار الحضارية يقدر العقل على الحركة دون قيد يضعه الدين . وفي كل المجالات التي تتحدد فيها المبادئ وتحرر الوسائل ، يستطيع العقل أن يتصرف دون عائق .

فالشوري مثلاً مبدأ دينى لمنع الاستبداد السياسى ، ومنع عبادة الفرد ، وتمكن الأمة من فرض رقابتها على ما يعنيها ..  
والعقل له أن يضع من الدساتير ما يحقق هذه الغاية .

والعدل مبدأ ديني لمنع الافتياط والتطاول ، وللعقل أن يشرع من القوانين وينشرىء من المحاكم ما يحقق هذه الغاية إدارياً واجتماعياً واقتصادياً .

والجهاد مبدأ ديني لحماية الإيمان وكبح الفتنة ، ووسائل الجهاد في البر والبحر والجو لا حصر لها ، والإبداع العقلاني في هذه الميادين لا حدود له . . . بل إن شرائع العقوبات المروية تركت أغلب الجرائم للاجتهد العقلاني ، مثل الغش والغصب والتزوير والربا والخيانة والاختلاس وأكل مال اليتيم والفرار من الزحف . . . إلخ .

وقد تنشأ أحوال يتغير على العقل أن يعالجها ويرقب آثارها ، لأنها لم تعهد من قبل في عهود الأنبياء ، لا أقول مثل غزو الفضاء وحرب الأقمار الصناعية ، بل في النشاط الإنساني العادي على ظهر الأرض ، فقد جدت قضايا خطيرة جعلت الحكومات تفرض سلطانها على نحو لم يعرف في تاريخ الحياة البشرية من قبل ، وما يتم هذا العلاج إلا بالعقل اليقظ ، مع استصحاب هذا العقل لوحى الإيمان وتقوى الله .

إن الله لا يعجزه أن يرسل نبياً آخر ، لكن هذا الإرسال سيكون عبيداً إذا كان عمل النبي المرتقب قطرة من البحر الذي سبقه أو ترسماً لخطاه أو تكراراً لما قاله . . . ومن ثم اكتفت الأقدار بكتاب محمد وحكمته في قيادة الإنسانية إلى آخر الدهر . ولو أن ورثة الإسلام من أمراء وعلماء أدوا واجبهم بأمانة ما كان هناك داع لهذا السؤال : لماذا كان الإسلام خاتم الأديان؟

فإن هذا التساؤل تولد من الفراغ والقصور الملحوظين على الحياة الإسلامية العامة ، وبخاصة في العصور الأخيرة .

من المقطوع به أن الأمة الإسلامية فقدت القدرة على قيادة نفسها بسبب فسادها الثقافي والسياسي فكيف تقود العالم؟ أو كيف تقدم نموذجاً لصلاحية الإسلام الأبدية لقيادة العالم؟ .

إن أصحاب العقول يرفضون أن يشد العالم إلى وراء وأن توضع قيود على حراكه الفكري والحضاري ولو كان الإسلام مسلكاً رجعياً ، أو توقيفاً حضارياً لرفضناه ديناً يرقى بتأبیعه بل دين يرقى بالعالمين .

لكن فقهاء الإسلام الحقيقيين قالوا : حيث تكون العدالة والرحمة فثم شرع الله ! حيث تكون الفضيلة والحرمة والمصلحة فثم شرع الله !  
وماذا ينشد الناس إلى آخر الدهر غير هاتيك الغايات؟

إن اختلاف الليل والنهار لن يقلب حقائق الأشياء .. فإذا كانت الوحدانية صفة الله فإن هذه الصفة لن تتغير ولن تزول مهما اطردت مواكب الزمان .

وإذا كانت تبعية الإنسان لربه حقا لا مدعى عنه ، فإن تقدم الحضارة لن يعني أبدا أن الإنسان استغنى عن الله والصلة له والضراعة إليه .

وقل مثل ذلك في ميدان الأخلاق ، والعلاقات الإنسانية كلها .

ويوم ظن أهل الكتاب أن الدين عنوان ومراسم وأوهام مقدسة قيل لهم : كلا ، الدين ارتباط بالله ، وإحسان للعمل ، ولن يضام أحد أخلص لله قلبه ، وأصلاح له عمله ، واستقامة على الطريق .. ! وقالوا : ﴿لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (١١) بلّى من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴿١﴾ .

لماذا لا تكون هذه الحقائق خاتماً الدين كله؟ رب العالمين يقول للناس في القرارات المعمورة من أرضه ، اتجهوا إلى مخلصين ، وأحسنوا كل عمل تكلفون به ، تظفروا بالأمن وتنجوا من الحزن وتكتسبوا الدنيا والآخرة .. .

ماذا بعد هذا الكلام؟ وماذا ي قوله النبي آخر بعد محمد عليه الصلاة والسلام؟ على أن هناك شرائع تفصيلية ترتبط بهذا الأصل ارتباط الشجرة بجذعها ، ولا يقبل الإهمال لهذه الشرائع الفرعية!

غير أننا نلفت النظر إلى أمرين مهمين : الأول أن تفكير المسلمين لأن أمام بدع وخرافات أدخلت على دين الله وهو منها براء ، وبرزت هذه الأهواء الدخيلة في أعمال المسلمين أكثر مما برزت معالم الدين الحق ، ومن مصلحة الإسلام لكي يبقى أن ينقى من هذا الغش .. !

الثاني أن الترتيب المفروض بين شعب الإيمان سرت فيه الفوضى ، فتحولت أركان إلى نوافل ، ونوافل إلى أركان .

وامتدت خيمة الغيبيات لتشمل أموراً عقلية لها منطقها الحر ، وتبعطت أحكام الحلال والحرام تقاليد بعض الأجناس التي اعتنقت الإسلام .

المعروف أن الحكم الشرعي هو خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين ، فلا حكم حيث لا خطاب .

إن الإسلام كان ولا يزال الدين الذي ارتضاه الله لعباده إلى اللقاء الأخير ، ومصلحة الإنسانية في استمساكها بهذه العروبة الوثقى .

(١) البقرة : ١١٢ - ١١١ .

## ٣. هل يستطيع الإنسان السوى الرشيد أن يعيش بلا إسلام؟

لو كان التدين غباؤة لآثرت العيش بلا دين ، ولو كان حرحا على النفس أو قبولا للدنية ، أو سطوة عنصرية لآثرت العيش بلا دين! لكن الدين ليس كذلك ، بل هو مخاصمة لكل ذلك . إن الملاحدة خلطوا خلطًا قبيحا بين الحق الذي نزل من عند الله ، وبين الباطل الذي صنعته البعض من عند نفسه وزعم أنه دين .

ومن عرض باطلًا ما على أنه دين فهو كاذب ، والكفر بما عرضه واجب .

والناس فى عصرنا هذا فرقاء متباينون ، منهم من ينكر الألوهية ويتصور العالم لا رب له . ومنهم من يعترف اعترافا غامضًا بالألوهية ، ويحسب الأديان الكبرى متساوية المنهج والقيمة . ومنهم من يعتقد اليهودية أو النصرانية ، ولا يرغب عندهما أبداً ، ومنهم الوثنى المغلق ومنهم المسلم الذى رضى بالله ربنا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا ورسولا .

وفى المسلمين غوغاء يحيون وفق ما ورثوا من سنن وبدع وعلم وجهل وهدى وهو . وفيهم دعاة إلى الحق الذى نفذ السلف الكبار ، ثم استوحش قليلا وكثيرا مع مسيرة التاريخ ، ثم أمسى غريبًا فى هذه الأيام .

ومشكلة الدعاة المسلمين تجلىء من الصورة التى يظهر بها الإسلام فى العالم الإسلامي ، وتجعل المرء السوى فى بلاد أخرى ينفر منه .

فلو أن رجلا يعيش فى بلاد حرة ، يناقش فيها الحكومة دونما رهبة ، ويعرض رئيس الدولة ويعارضه دونما قلق ، مثلما كان يفعل المسلمون قديما مع أبي بكر وعمر ، لو أن هذا الإنسان قيل له : اعتنق عقيدة التوحيد فهى حق ، ولكن إذا قلت للحاكم : لا ، رميت فى السجن! أو ضرب عنقك !!

أتحسب هذا الإنسان يسلم؟ كلا وماذا يغريه بالدخول فى دين يقدر الحاكم فيه على تدمير مدينة ودفن ثلاثة ألفا تحت أنقاضها ، وبقى بعد ذلك مهيبا مصونا توجل وسائل الإعلام القريبة والبعيدة من تناوله .

إن هذا الإنسان يكفر ويُكفر ، ولا يرضى بالدخول في هذه الدائرة المزعجة . . .  
ومن المسئول عن محنته؟ ساسة جبارة لا دين لهم اشتغلوا فتارين عن الإسلام  
بأسلوبهم في الحكم .

وهناك مشتغلون بالعلم الديني يقدمون الإسلام على أنه حبس وتجهيز للمرأة ،  
ويجتهدون في تقرير أحكام تظهر النساء وكأنهن جنس مهدر الحقوق ، محقر المنزلة  
غموض العقل يستغرب وجوده في ميادين العلم والعبادة والجهاد ، بل يستنكر  
عليه أن يقود سيارة .

لا جرم أن النساء في شرق العالم وغربه تأبى اعتناق هذا الدين وتري الحكمة  
في تجنبه . !! و يؤازرن في ذلك ألف الرجال الشرفاء .

إن فتنة الناس عن الإسلام بهذه الطريقة هي شيء محزن حقا ، وكثيراً ما أذكر  
قصة البدوي الذي قالوا : إنه عرض ناقته في السوق بدرهم واشترط أن يباع مقدوها  
معها عشرة آلاف .. فكان الناس يقولون ما أرخصها لولا هذا المقدود المعون .  
أجل وما أسهل اعتناق الإسلام لولا هؤلاء المحمولون عليه اللاصقون به .

نسأل بعدها : هل الشخص الملحد الكافر بالله ولقائه ووحيه يمكن أن يكون  
سوياً رشيداً؟ ونحيب : إن مثل هذا المخلوق مصاب يقيناً في بصيرته وسيرته ، وإنكاره  
لربه أفحش من عقوق الولد لأبيه البر الرحيم .

وقد تكون له موهبة علمية ، لكن ذلك لا يرفع خسيسته ، وقد حكمت الولايات  
المتحدة بالإعدام على عالم بالذرة أفشى أسرار عمله للروس ، إنه عدد من كبار  
ال مجرمين لأنّه خان وطنه وقومه .

وما الوطن؟ قطعة من الأرض . وما القوم؟ قبيل من الناس . فكيف بن خان رب  
الأرض والسماء ورب البشر كلهم؟ ألا يعد مجرماً؟

إن عظمة موهبة ما لا تنفي الإصابة بعلل مهلكة ، فقد يكون المرء حاد البصر  
جداً ، ولكنه مصاب بسرطان يوشك أن يختتم عمره ويورده المهالك ، فما غباء بصره  
القوى مع علته الجسيمة؟

والشخص الذي يرفض معرفة الله والتقييد بدينه مهما نبغ في أمر ما ، فهو معتل  
الضمير ، زائف التفكير ، مخوف السلوك على الأقربين والأبعدين ، بل هو إلى  
الحيوان أقرب منه إلى الإنسان .

وعبادته لهواء تجعله مشئوماً على نفسه ومن اقترب منه ، وقد يعاقبه الله في العاجلة فيجعل ذكاءه ضده ، فيبحث عن حتفه بظلفه ويحفر قبره بيده .

وقد وصف الله سبحانه عبيد أهوائهم الكارهين للاستضاعة به ، والاستمداد منه فقال : ﴿أَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَإِنَّتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا﴾ (٤٣). أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقُلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالَأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا﴾ (١) .

ولقد رأيت في أرجاء البلاد العربية أناساً ينتمون إلى «العلمانية» ويستبعدون بعنف كل أثراء للإسلام في ميدان التربية أو القانون أو الثقافة أو التوجيه .

وتفسرت في وجوه هؤلاء وأعمالهم ، فما رأيت صحة نفسية ولا دقة عقلية . فيهم مسلمون - كما يقال - يكرهون ما أنزل الله . وفيهم كتابيون ينضمون إلى كل جبهة تخاصم الإسلام لكي يكثروا السواد ويشبعوا الأحقاد ، ويتظاهرؤن - مع ذلك - بالحياد !!

ويستحيل وصف أحد من هؤلاء بأنه إنسان رشيد ، لأنه لو كان ذا نزعة قومية مجردة لعلم أن بني إسرائيل تسلحوا بعقيدة مهاجمة ، وسياسة جعلت الدين يغتصب الأرض والعرض ، فكيف يقبل الدين مهاجماً وترتضى سياساته وتحترم سطوطه ؟ ويرفض الدين مدافعاً ويعتبر إشراكه في التربية والتنمية سياسة رجعية مرفوضة .

أ لأن الدين هنا هو الإسلام ، ولأن الدين هناك هو اليهودية !

لا سياسة في الدين إذا كان إسلاماً يدافع ، وتقام الدول من الهباء إذا كان الدين صهيونية تسقط وتصف السياسة هنا بأنها حكمة وتقديم ؟؟

على أنه ليس من الحصافة والرشد رفض نبوة محمد ، وكراهية هذا الإنسان العظيم والتحامل عليه ، إننا نضحك من إنسان يرى أن الأرض كوكب مثلث أو مربع ، أو أن موسى عليه السلام ولد في الولايات المتحدة . فكيف لا نضحك من شخص يرى بوذا إليها ومحمدًا قاطع طريق ؟

وكيف لا نضحك من شخص يرى الإسلام عبادة أصنام واستباحة أعراض ولا يعرفه دين توحيد وعفاف ؟ إذا لم يكن هذا الشخص مغفل ، فهو جاهل بلا ريب ،

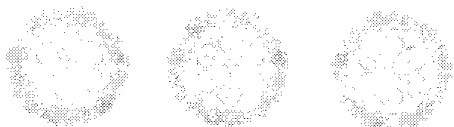
(١) الفرقان : ٤٣ - ٤٤ .

والجاهل لا يوصف بأنه امرؤ سوى ورشيد ، قد يكون الجهل عذرًا يسقط المسئولية الأخلاقية عند مخالفة القانون ، ولكنه لن يكون منقبة تزين صاحبها .. إن هناك يهوداً يصدقون أن الله صارع أباهم إسرائيل وكاد ينهرم أمامه . ونصارى يصدقون أن الطفل يولد وهو حامل للعنة الخطيئة التي اقترفها آدم ، وإذا لم يعتقد أن عيسى صلب فداءً له باء هو الآخر باللعنة الأبدية!

فليعتقد من شاء ما شاء ، ولا يتطاول فوق مكانته ، ولا يتعرض بالتكذيب للإنسان الذي جاء ينقى رسالات السماء مما أهانها ، والذى جاء فى كتابه هذا التقرير لكل شارد : ﴿أَمْ لَمْ يُبَأِ بِمَا فِي صُحْفِ مُوسَىٰ (٣٦) وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَقَىٰ (٣٧) أَلَا تَرَ وَازْرَهُ وَزِرَ أُخْرَىٰ (٣٨) وَأَنَّ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ (٣٩) وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ (٤٠) ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاءُ الْأَوْفَىٰ﴾<sup>(١)</sup>

إن جرس هذه الآيات الموجزة ينبغى دقات رهيبة الرنين تشير الحذر ، وتوقف الانتباه! أو هي ومضات متقطعة تلفت السائر في الدرب المتشابه كيف يعرف هدفه ولا يثنيه عنه .

إن الجهل بالإسلام نقص شائن ، وما يستطيع أحد الاكتفاء بدونه ، وكيف يتذكر امرؤ استغنى عن توفيق الله وهدايته ، وبشارته ونذارته ، لم ترطّب قلبه لحظة خشوع ، ولم يقل يوماً : رب اغفر لى خطئى يوم الدين ..؟؟



(١) النجم: ٣٦ - ٤١ .

## ؟كيف بُنِيَّ الإسلام على خمس؟ وما هي؟ ولماذا خمس بالذات؟

شرحنا أن الإسلام هو العنوان المعروف للدين الذي جاء به خاتم الرسل محمد ﷺ ، وأن الأنبياء الأوائل بلغوا صوراً محدودة لهذا الإسلام تناسب مدارك الأم الأولى وقدراتها فال الدين في الحقيقة واحد، يشبه إنساناً في فترات الصبا واليافاعة . . . ثم اكتمل هذا الإنسان وبلغ أشدّه ، اكتمل مبنيًّا ومعنىًّا ، ذلك هو الفرق بين الرسالة الإسلامية كما بلغها النبي الأخير ، وهذه الرسالة كما بلغها في فجر الخليقة مرسلون محليون محدودون . . .

وبناء الرسالة على خمس يحتاج إلى إيضاح فإن شعب الإيمان ومعالم الانقياد إلى الله تقارب السبعين عنصراً .

وهذه العناصر السبعون مبينة في كتاب الله وسنة رسوله ، وهي تتناول الفرد والمجتمع والدولة ، وتستوعب قضايا خلقية واجتماعية واقتصادية وسياسية كثيرة ! من أجل ذلك لم يقل الرسول ﷺ : الإسلام مؤلف من خمس أو يتكون من خمس ، وإنما ، قال : «بنى على خمس» .

فهو يشبه الخيمة التي يقيمها الجوالة في رحلاتهم ، والخيمة تقوم على عمود أساسى في وسطها ، وأربعة أعمدة تمتد جوانبها وتشتت قماشها !

وأنت تعلم أن جسم الإنسان يتكون من أعضاء وعضلات وأربطة وأعصاب وعظام وحواس . . إلخ ومع ذلك فهناك عدة أجهزة رئيسية هي دعائم هذا الكيان الدقيق أحصاها علم الأحياء في : (١) الجهاز العصبي (٢) الجهاز الدورى (٣) الجهاز الهضمى (٤) الجهاز التنفسى (٥) الجهاز التناسلى والتنوية بهذه الأجهزة ووظائفها لا يلغى بقية ما يتكون الجسد الإنساني منه . . .

والخمس التي بُنِيَّ عليها الإسلام هي : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت . . .

هذه دعائم البناء ودعائم البيت غير جدرانه وسقفه وأبوابه ونوافذه ومرافقه . . . إلخ .

وشهادة التوحيد ترجمة عن الإيمان القائم في القلب ، والإيمان معرفة بلغت حد اليقين أو تصديق جازم لا يحتمل الريبة ، وانقياد لله لا يقبل ذرة من ترد .  
عندما يشهد المرء أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فقد عالن الناس ورب الناس بأنه ارتضى هذا الدين ، ولزم منهجه ، وتبع قائده . . .

ولا تقبل هذه الشهادة من قائلها ما لم يكن لها رصيد قائم في القلب ، مهميمن على باطن النفس ، ويعنى هذا أن يكون المسلم ذا ضمير يرفض الدنيا ، ويأبى مواقعتها ، ويحذر ربه ويتقى عقوبته ؛ لأنه يفقه قوله سبحانه : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فِيَّا يَفْسِدُ فَارْهَبُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> .

كما يعني هذا أن يظاهر المرء دينه وأتباعه وإن اشتد ساعد الخصوم ، وامتد أذاهم وعظم بأسهم ، وتلك حقيقة التوكل المعتمد على الإيمان بالله الكبير ، إنه ينفي العزيمة الحائرة والإرادة المنسحبة ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿ إِنَّمَا يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(٦)</sup> .

والإيمان مصدر ولاء لإخوان العقيدة وسخط على خصوم الحق ، فالمؤمنون يحبون لله ويبغضون لله ، ولا يكونون أذناباً أبداً ولا أشياعاً لأهل الفسق والإلحاد : ﴿ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أُولَئِكَ ﴾<sup>(٧)</sup> إن شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله رمز لمعان نفسية بالغة الأثر في توجيه المجتمع كله ..  
ويجيء بعد الشهادة إقام الصلاة ، إنه ليس أغدر من إنسان يسمع ويرى بقدرة الله ،  
ويأكل ويسرب من خير الله ومع ذلك يضن على ربه بساعات قلائل يتذكره فيها .

إننا نتفق الكثير من أوقاتنا في المهو واللعب ، ونستكثر لحيطات نقف خلالها أمام الله متعبدين .. والمدنية الحديثة مسؤولة عن السعار المادي الذي أذهل الناس عن كل شيء إلا نداء غرائزهم ، إن المرء ينطلق وراء رزقه انطلاق الوحش في البرية لا يهدأ حتى يظفر بفريسته ، ثم يعود فيلتهمها هو وأسرته ، ثم ينطلق لمثلها في يوم جديد .

(٤)آل عمران : ١٧٥ .

(٣)آل النحل : ٥١ .

(١) البقرة : ٢٣٥ .

(٧)المائدة : ٨١ .

(٥)آل عمران : ٢٣ .

وهكذا دواليك حتى ينتهي عمره وهو يلهث وراء مأربه وحدها لا يعرف له رباً  
ولا يؤدي له حقاً! ما أتته هذه الحياة ، وما أسوأ عقباها ..

أما المسلم فهو بين الحين والحين يصغى إلى داعي الله يهتف بصوت جهير الله أكبر  
الله أكبر ، فيلبي النداء ، ويكرر التكبير ويسعى للوقوف بين يدي ربه قانتاً خاشعاً .

والصلاحة في الحياة الإسلامية ليست عملاً فردياً يهتم به صاحبه وحسب ، بل  
هي سمة اجتماعية تسسيطر على جمهور المؤمنين وتدفعهم إلى التلاقي في محراب  
العبادة جماعات متكررة من الفجر إلى العشاء .

ومن هنا جاء التعبير بإقام الصلاة لا أداء الصلاة ، إذ المقصود إتيانها في جماعة ،  
والتحشيد لها ، والخشوع فيها ، وإعلاء شعائرها . إعظاماً له ، وإبرازاً لحقه تبارك اسمه .

ونرجئ الكلام في الزكاة والصيام والحج إلى مكان آخر ، ونتحدث الآن عن  
الأركان الخمسة جملة لماذا كانت خمسة .

ترى لو كانت أربعة أو ستة أكان السؤال ينتفي؟ لا . والسؤال الدائر يسقط من تلقاء  
نفسه ، مثل لماذا كان اسم فلان زيداً ولم يكن عمراً ، إنه سؤال يتسلسل إلى ما لا نهاية  
فلا معنى له .. ومع ذلك فهناك إجابة مقنعة في هذه القضية قدمها الشيخ الكبير  
الدكتور عبدالله دراز تدور على هذه العبادات خاصة هي شارات الإسلام ومعالله التي  
تميزه عن غيره ، وأن غيرها قد يقوم به يهود أو نصارى أو ماديون ، كممكارم الأخلاق مثلًا!!  
وقد تكون هناك عبادات إسلامية محضة لكنها دون هذه الأركان في الدلالة والقيمة .

وننقل ما قاله الرجل الذكي رحمة الله . وبعد أن تحدث عن الإيمان وأنه عصب الحياة  
في الدين ومصدر الطاقة الكامنة في أعماله كلها تساءل عن الصلاة والزكاة والصيام  
والحج لماذا ذكرت دون شعب الإسلام الأخرى! فقال : لأنها أعظم المظاهر وأوضح  
العناوين على الإيمان بهذا الدين من حيث هو دين سماوي - لما فيها من الاستسلام لأمر  
الله مجرد أنه أمره دون قصد إلى مصلحة عاجلة من المصالح العامة أو الخاصة ، أما ما  
عدها من الأعمال فليست لها هذه المنزلة في الدلالة على الانتفاء إلى الإسلام .

ذلك أن الفروع الدينية منها ما هو باطن لا اطلاع لنا عليه كالإخلاص والتوكيل والرضا ،  
ومحبة الخير للغير وسائر ما يبحث عنه علم الأخلاق ، وهذا القسم لا يصلح شعاراً ولا  
علامة ظاهرة للمسلمين فضلاً عن أن يكون أساساً لشتى العبادات والمعاملات ..

أما الأعمال الظاهرة في الشريعة فأنواع ، منها ما يرجع إلى المصالح التي تقتضيها

الفطرة ، كوسائل الحفاظ على الشخص أو النوع من النظافة والستر وطلب الرزق وابتغاء النسل من طريق شريف ، وكالجهاد دفاعاً عن النفس أو العرض أو الحق كيف كان .

ومنها ما يرجع إلى المصالح التي تدركها العقول وتهدى إليها التجارب كقوانين المعاملات وأداب الاجتماع من الصدق والوفاء بالعهد والإقطاط في الحكم ، وبذل العون للمحتاجين والدعوة إلى الخير والضرب على أيدي المفسدين ..

وهذا النوعان لا يعد الاستمساك بهما دليلاً على إسلام صاحبهما ، فقد يستمسك بهما من هو على دين باطل ومن لا دين له أصلاً ، استجابة منه لدعوى الفطرة والعقل دون نظر إلى توجيه سماوي ..

بقى قسم العبادات وأعني بها الأمور التعبيرية التي لها رسوم وأوضاع دينية خاصة لا تهدي إليها الغرائز ولا العقول ، كالصلوة المحدودة بأوقاتها وأعدادها وهيئاتها ، وكالزكاة المحدودة بأنواعها وأنصبتها ومقاديرها وموقتتها ، وكالصيام المحدود بزمانه وكيفيته وكالحج ، والأضاحى ، والكافارات ونظام التوارث ، والعقوبات المقدرة المعروفة بالحدود ، ونحو ذلك من الأمور التي لاحظ للاجتهداد في وضعها ولا في تبديلها وتغييرها مهما تغيرت الأحوال والعصور .

فهذه الأمور جديرة بأن تسمى رموزاً دينية ، وشعائر إسلامية ؛ لأنها لا يتعاون فيها مع باعث الدين باعث آخر من غرائز النفس ولا هدایات العقول ، ولذلك لا يشارك المسلمين فيها أهل دين آخر بصورتها المرسومة في الإسلام .

لكن منها ما ليس بواجب قطعي عيناً كالضحايا ، ومنها مالم يقصد وضعه ابتداء بل علق على وقوع شيء من المخالفة لتعاليم الدين كالحدود والكافارات ..

على أن الحدود ونظام المواريث - وإن كانوا تعبدان - إلا أنهما من الأمور الموضوعة لإقامة مصالح الدنيا بالقصد الأول ، وقد يأخذ بهما من ليس على هذا الدين لما فيهما من المناسبة للعقل .. فلم يبق من فروع الدين ما يصلح أن يكون أساساً لشعائر الدين سوى الأركان الأربع المذكورة في الحديث - مع الشهادتين - لأنها شعائر ظاهرة خاصة بهذا الدين وحده ، واجبة وجوباً عينياً ، مقصودة للشارع قصدأً أولياً ، موضوعة لإقامة مصالح الدين أولاً وبالذات ، ومصالح الدنيا ثانياً وبالعرض !

فلذلك كانت لها الصدارة على سائر الفروع ، حتى نظمت مع الأصل الذي هو مبدأ الإسلام - يعني الشهادتين - في سلك واحد وصارت القواعد خمساً ..

وهذا الكلام للعلامة الشيخ دراز من خير ما قيل في شرح بناء الإسلام على خمس .

## ٥. ما مكان التصوف في الإسلام؟

إذا ذكر التصوف ترأت للعين صور شائهة لرجال يتبعون طرقاً شتى ، وتنتظم في المناسبات الدينية مواكب لها بغام منكر ، تخدم السلطات الغاشمة ، وتحبى البدع والآثارات ، وقلما ارتفعت لها راية في ميدان جهاد ..

والحق أن هؤلاء الغوغاء لا علاقة لهم بالتصوف ، ولا يعرفون منه قليلاً ولا كثيراً .

التصوف - سواء كانت الكلمة عربية أو مترجمة - يعني حقائق أخرى جديرة بالدرس والتمحيص . والتراث الصوفي يتضمن أحياناً قضايا في ذروة الشرف والسناء ، كما يتضمن أحياناً أخرى شطحات لا وزن لها ، بل ينبغي اطراحها والنأي عنها .

وأول ما نحذر منه هو التصوف الفلسفى الذى نُقل عن الهنود واليونان الأقدمين عقائد الخلوى ووحدة الوجود ، ومشياً وراء تهويمات عاطفية بعيدة عن هدایات الإسلام ، ولا يمكن ربطها بالوحى الصحيح كما أن هناك تصوفاً ضاحى الرهبانية البوذية والنصرانية ، وأعلن حرباً على الجسد لا عقل فيها ولا جدوى منها ، أو استدار للحياة الدنيا فلم يشغل بها ولم يكدر فيها ، وكون أجايلاً من القاعدين والمسحبين في ميادين الحياة شقى بهم الإسلام دهراً ، ولم ينجحوا لا في كسب الدنيا ولا في كسب الآخرة .

إننا نرفض هذا اللون من التصوف ، ونؤكد أن الإسلام يستنكره ، وأنه أن بداهات الفطرة والعلم والارتقاء الإنساني تعترضه ..

ولكن هناك تصوفاً نبت في أكباف الإيمان والإسلام والإحسان ، وغا على أغذية جيدة من العلم والعمل واستطاع أن يلون المشاعر الإنسانية بصدق العبودية ودفعها إلى التفاني في مرضاعة الله ، والحس الدقيق بوجوده وشهادته ، وجعل أصحابه يسعدون بشاعرهم الباطنة ، وإن كانت أحوالهم نكدة فيما يرى الناس ، حتى يقول قائلهم : حبسى خلوة ، ونفيى سياحة ، وقتلى شهادة !!

هذا التصوف يحول المعرفة النظرية المجردة إلى عاطفة قلبية مشبوبة ، فالتكليف تؤدي بربنا واستحلاء ، لا يتعب ومعاناة ، والمعاصي ترك باستغناه واستعلاء ، كما قال يوسف عندما تعرض لإغراء الملكة وصوحباتها وفرش له طريق الغواية بالأزهار : ﴿قَالَ رَبُّ السَّجْنِ أَحَبُّ إِلَيَّ مَا يَدْعُونِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرُفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِّنَ الْجَاهِلِينَ﴾<sup>(١)</sup>

وانتقال العلم من تصور ذهني جاف إلى شعور قلبي رقيق عطاء إلهي جليل القدر ، وقد أشار - إليه القرآن الكريم وهو يذكر امتنان الله على أصحاب رسوله : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُوكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَنْتُمْ وَلَكُنَّ اللَّهُ حَبِّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرِهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرُ وَالْفُسُوقُ وَالْعُصْيَانُ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاسِدُونَ﴾<sup>(٢)</sup> . كما أشار إليه النبي ﷺ في قوله : «ذاق حلاوة الإيمان من رضى بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبياً ورسولاً» ويقول علماء النفس : إن للشعور ثلاثة مظاهر هي : الإدراك والوجودان والنزوع .

ونقول نحن : من أراد الله به خيراً جعل إدراكه يقوم على الصدق ، وجعل وجدهان يقوم على العمق ، وجعل نزوعه يقوم على الشوق .. إننا عندما نرمي عظماء المؤمنين بجدهم أوتوا من عمق العاطفة بقدر ما أوتوا من صدق المعرفة ومن ثم يكون نزوعهم حاراً متداً .

وتدرس الآيات في وصف موسى عليه السلام : ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى﴾<sup>(٣)</sup> قالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَىٰ أَثْرِي وَعَجَلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى﴾<sup>(٤)</sup> . وتدرس حرارة الحب ونزوع الشوق فيما روى من أن النبي ﷺ كان يعرض ثوبه لبواكي المطر ، ويقول : «هذا مطر حديث عهد رببه ..» .

أفكذلك ترى جماهير المتدين؟ أو هل يرتفع علماء الدين إلى هذا المستوى؟ في قراءاتي وتجاربى رأيت أناساً على حظ حسن من علوم الشريعة وأحكام الفقه ، بيد أن قلوبهم خاوية من الإحساس اللطيف ، والرغبة فى التسامى ، والحب

(٢) طه : ٨٤ .

(٣) الحجرات : ٧ ، ٨ .

(٤) يوسف : ٣٣ .

لآخرين .. كما رأيت أناساً في مشاعرهم لطف ، وفي مسالكهم إيثار لكن يشينهم  
قصور علمي وفقه قليل في شرائع الإسلام .

كلا الصنفين مسىء ومقصري! الواقع أن العالم الذي لا قلب له كالشاعر الذي لا  
وعي له ، بلاء على الإسلام وعائق عن الانتفاع به ..  
فالدين عقل وعاطفة ، وعلم وأدب ، ونظر صائب ، وبصيرة نيرة .

ومن سوء حظ الثقافة الإسلامية فقهاء لا دراية لهم بعلم القلوب ونهج التربية ،  
ومتصوفون صفر الأيدي من قوانين الشريعة وضوابطها!

والراسخون في العلم سالمون من هذه الآفات ، ومن يقرأ لابن تيمية وابن القيم  
والغزالى وابن الجوزى والرازى وغيرهم يرى رجالاً على درجة رفيعة من جيشان  
المشاعر والاستبصار العقلى .

واسمع للإمام المدقق ابن القيم وهو يحدو النفوس إلى الدار الآخرة ، ويقول لكل  
سائر على الدرج :

فحى على جنات عدن فإنها منازلك الأولى ، وفيها الخيم  
أو إلى أبي حامد الغزالى الذى أشرف على تفكير أرسطو وأفلاطون ، واستبان عثراته  
وكشف ما اعوج منه ، ومع هذا الاستعلاء العقلى فهو يتحدث عن استدامته لذكر الله  
حتى إذا سكت لسانه ظل الفؤاد على حالته يلهج ويردد ولا ينقطع له صدى !!

وعندى أن تفاوت هؤلاء الأعلام فى آرائهم يرجع إلى تفاوت العلل التى  
عالجوها ، وتشخيص الأسباب التى أدت إليها ، ذلك إلى جانب ما بين طبائع البشر  
من خلاف فى الأذواق والأفاق .

والقدر المقبول ، بل المطلوب ، من التصوف يكون فى الميادين الآتية :  
أولاً : فى دراسة البواعت النفسية وفرض رقابة صارمة على بواعت العمل حتى  
تصفو النية من كل كدر وتخلوص لله سبحانه .

ويلاحظ أن النفس الإنسانية شديدة المكر واسعة الحيلة ، وأنها قد تحقق ما  
تهوى عن طريق ظاهره الطاعة ، وباطنه إشباع الهوى ..

ثانياً : التمرس بمقام الإحسان ، وطول البقاء فى نطاق أن تعبد الله كأنك تراه  
فإن لم تكن تراه فإنه يراك .

ولا يتم ذلك بتائق ذهنى فى خلوة بعيدة ، وإنما يتم مع التقلب فى البلاد وال تعرض للشدة والرخاء والصحة والمرض والنصر والهزيمة .. إلخ .

ثالثاً : تتبع آيات الله فى الأنفس والأفاق ، ومدارسة الحاضر والماضى ، ومحاولة الارتقاء إلى مستوى الكتاب الكريم والسيرة الشريفة ، فإن الأبواب كلها موصدة أمام من حرم التأسي بمحمد ﷺ ، فهو إمام الأتقياء وسيد المربيين ..

وفي هذا المجال أذكر أننى أفتدى إفادة عظيمة من ابن عطاء الله السكندرى ، وقد شرحت جملة من حكمه فى كتابى «الجانب العاطفى من الإسلام» .

وإذا كان سعد زغلول قد وصف أدب «الرافعى» بأنه تنزيل من التنزيل ، أو قبس من نور الذكر الحكيم فإنى - مع إكبارى للرافعى وأدبه - أرى أن كلمة سعد أصدق ما تكون فى حكم ابن عطاء الله رحمة الله . وأعرف أن أناساً سيقولون إننى خلطة بين تعاليم الإسلام وشمائل الأتقياء من ناحية ، وتراث الصوفية وتعاليم رجالهم من ناحية أخرى .

ولو صدق هؤلاء فسيكون الخلاف على أسماء لا على مسميات ، ويكون سهلاً ، والمهم أن توقى روحانية الإنسان من خلال كيانه المادى ، وتشريع عواطفه إلى السماء بدلاً أن يخلد إلى الأرض .

وأن يطالع أمجاد الألوهية فيما يرى ويسمع ، ويتجاذب عن دار الغرور ، ويطمئن إلى دار الخلود!



## ٦. ما موقف أهل الكتاب في الإسلام؟

إذا تحدثت - أنا المسلم المخرج في هذا العصر - عن أهل الكتاب ، شعرت بظلم ذوي القربى ومقدار حزنه في النفوس . وشعرت بالدهشة للضعائين التي أكثروا القوم ضد محمد وكتابه ورسالته ، وما كان ينبغي بتة أن يقابل الإسلام بكل هذه البغضاء ، ولا أن يلقى نبيه كل هذا النكير .. بدأ الحديث عن أهل الكتاب مقرونا بحسن الظن ورجاء الخير من جانبيهم ، وانتظار عونهم في مواجهة عبادة الأصنام الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ، فإذا كذب الوثنيون التوحيد ، وخاصموا صاحبه فإن اليهود والنصارى لن يفعلوا ذلك !

وشرحًا لهذا الموقف المرتقب يقول الله تعالى : ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (٤٣) .

وعندما يوغل المشركون في عنادهم يعتز المسلمين بأن نفرا من أهل الكتاب أيدهم ، وصدق ما لديهم ، ودخل في دينهم ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ الْقُولَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (٥١) الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ (٥٢) وَإِذَا يُتَلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ (٢) .

وربما تعصب بعض اليهود والنصارى ضد الإسلام ، وتحاملوا على نبيه ودعوته ، وتجهموا لما تلقاه الرسالة من رواج هنا أو هناك فما موقف منهم ؟

يقول الله تعالى : ﴿ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابَ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَإِنَّهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٢) .

لكن جمهرة أهل الكتاب - خصوصا اليهود - رفضوا الاعتراف بالنبي الجديد ، ونافسوا المشركين في إطفاء نوره ، واقتلاع جذوره ، ووضع العوائق في طريقه حتى ينفض الناس عنه .

(٣) العنكبوت : ٤٦ .

(٢) القصص : ٥١ - ٥٣ .

(١) الرعد : ٤٣ .

كان من الممكن بقياس العقل والمصلحة - ترك الإسلام يعرض نفسه على الناس ، وهو لا يملك سلاحاً إلا الإنقاذ المجرد ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾<sup>(١)</sup> ومن لم يشاً فليدعنا وشأننا وندعه وشأنه .

وتدبر هذا التوجيه الإلهي ﴿أَسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُمْ مَنْ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ اللَّهِ مَا لَكُمْ مِنْ مُلْجَأٍ يَوْمَئِذٍ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَكِيرٍ﴾<sup>(٤٧)</sup> ﴿فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ﴾<sup>(٢)</sup> .

فليرفض الإسلام من كرهه ، فلن نحاول إكراره على شيء . إن النبي مبلغ وحسب .. لكن أهل الكتاب وقفوا في جبهة واحدة مع الوثنين يعترضون للدين الجديد ، ويرفضون مهادنته ولا يأذنون له بالمرور ..

فإذا اشرح بالإسلام صدر ضاقت لذلك صدورهم وتمنوا لصاحبه أن يرتد إيمانه الجديد إلى جاهليته القديمة ﴿وَدَكَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّنَّكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ...﴾<sup>(٣)</sup> .

والغريب أن أهل الكتاب بعد خمسة عشر قرناً من مطلع الرسالة الخاتمة لا يزالون كما هم ، لم يشوبوا إلى رشدهم . تهدم الفلسفات المادية وجودهم ، ويزحف الإلحاد الأحمر على حضارتهم ، وبدل أن يتعاونوا مع المسلمين على مقاومة الظلم المسبق ، يتتجاهلون كل شيء إلا ضرورة القضاء على الإسلام وإبادة أهله .. .

سمعت واحداً من أهل الكتاب يقول : من الصعب تصديق رجل مولع النساء ، تزوج تسعاً منها ، من الصعب تصدق أنهنبي .. . !

قلت : ومن السهل التصديق بنبوة رجل زنى ببناته وهو مخمور .. !!  
ومن السهل التصديق بنبوة رجل زنى بإحدى قريباته خداعاً أو اغتصاباً .  
ومن السهل التصديق بنبوة رجل تعجبه امرأة مجاهد في سبيل الله ،  
فيستقدمها ويضاجعها ويضع خطة لقتل زوجها حتى ينفرد بها .. !!

(١) البقرة: ١٠٩ .

(٢) الشورى: ٤٧، ٤٨ .

(٣) المزمول: ١٦ .

هؤلاء في مواريثك الدينية أنبياء عظام .. أما محمد الذي تزوج بعض الأرامل وعاهدهن على ترك الدنيا وزينتها ، وطلب منها أن يقمن الليل معه متهدجات ، وما تزوج واحدة إلا لسبب اجتماعي ، وعرض عليهن جميعاً مفارقته إن رغبن في المتع العاجل ، محمد بعد هذا كله ليس جديراً بالنبوة ، إن الزناة في منطق العميان أولى بها منه !!!

وتوجد الآن عصابات من المبشرين والمستشرقين المستعمرين تقاتل الأمة الإسلامية ، وتقترب المناكر للإتيان على رسالة محمد ، وتشويه سمعته ، وإطلاق الإشاعات الكاذبة حوله ..

على أن هنا أناساً من أهل الكتاب أوتوا سعة في العلم ، ونزاهة في الحكم ورغبة إلى الله ، آمنوا بموسى وعيسى ومحمد جمِيعاً ، ورفضوا أن يبهتوا عباد الله الصالحين ، ويناصبواهم العداء . وقد أشار القرآن الكريم إلى أولئك الصنف الطيب من اليهود والنصارى مُنْوَهَا بسيرتهم وعدالتهم ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِمْ خَاطِعِينَ لَهُ لَا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَّا قَلِيلًاٰ أُولَئِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾<sup>(١)</sup> كما قال تعالى : ﴿لَكِنِ الرَّأْسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزَلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أُولَئِكَ سَنُّتِيهِمْ أَجْرًا عَظِيمًا﴾<sup>(٢)</sup> .

ويمتاز هؤلاء ببحثهم عن اليقين ، وعشاقهم للحق واذرائهم للظنون السائدة مهما غلب سلطانها ، وقد التقيت بالدكتور «موريس بكاي» في ملتقى الفكر الإسلامي بالجزائر وسمعته يتحدث بإعجاب واحترام شديدين عن أسلوب القرآن في تناوله للحقائق العلمية والتاريخية ، وكيف عُصِم من الأخطاء التي تورطت فيها كتب مقدسة أخرى .

وقد سأله أحد الناس : لمَ لم يعلن إسلامه؟ فأجاب : قلماً أسيء إلا متوضئاً !!

وقد أسلم بعض المستشرقين من غالباً قيود التقاليد ، ونلحظ أنه إذا أسلم عشرة

(٢) النساء : ١٦٢ .

(١) آل عمران : ١٩٦ .

آلاف نصارى فلن يسلم إلا يهودي واحد! إن النصارى أرق قلوبنا وألين عريكة  
 ... ذلك بأنَّ مِنْهُمْ قَسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (٨٢) وَإِذَا سَمِعُوا مَا  
 أَنْزَلَ إِلَيَّ الرَّسُولُ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا  
 آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٣) وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِّ... (١).

وهناك أهل الكتاب خطوا إلى الأمام خطوة واحدة ، فقالوا : إن محمداً رسول  
 حقاً ولكن إلى العرب وحدهم !

وقد ظهر هذا الفريق قدماً وحديثاً ، لأنَّه تأمل في سيرة النبي وحبه العميق لله  
 وتفانيه في نصرته وحرارته في دعوته ، واستعداده للقاء بأمداد لا تقطع من  
 العبادات والجهاد ، فاستيقن أنَّ ذلك كله يستحيل أن يصدر عن كاذب ، فماذا  
 يصنع؟ قال : إنه رسول للعرب حتماً !! .

ونحن مع ترحيبنا بكل خطوة سلام من خصومنا نقول : إن هذا الموقف لا يكفي  
 ولا يشفى ، فمحمد يحمل أشرفية السماء إلى أهل الأرض أجمعين ، والتنكر  
 لعموم الرسالة قريب من إنكار أصلها ..

والواقع أن المطالع للقرآن الكريم يجتذبه هذا الحماس الجارف في الحديث عن الله  
 ووحدانيته وأسمائه الحسنى ، وإلحاح محمد - باسم الله - على الخلق كلهم أن  
 يعودوا إلى ربهم الأَحَد (فَفِرُّو إِلَى اللَّهِ إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ (٥٠) وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ  
 اللَّهِ إِلَّا أَخْرَى إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ (٢)) أرأيت؟ إنه نذير مبين وحسب! من يرفض  
 هذا الإخلاص الرائع ؟؟

وهناك أهل كتاب يحبسون في نطاق ما ورثوا لا يعرفون عن محمد شيئاً ،  
 أو يعرفون ترهات من رجال الدين التائهيون أو بعض السادة المورثين .

وبتصير هؤلاء بالحقيقة كلها دين في أعناق الدعاة المسلمين لم ينهضوا بسداده ،  
 ترى متى ينهضون؟ وحساب هؤلاء إلى ربهم! والذى أراه أنهم مكلفوون - في غياب  
 الوحي عنهم - بمقدار ما أوتوا من ذكاء وقدرة على نقد الموروثات الرديئة واتخاذ  
 موقف ما منها .

(٢) الذاريات : ٥١ ، ٥٠ .

(١) المائدة : ٨٤ ، ٨٢ .

ولا أظن هذا الموقف ينطبق على أهل الكتاب الذين يعيشون بين ظهرانى المسلمين! والذين جند الاستعمار العالمى نفرا منهم ارتكبوا المذابح واقترفوا المأسى وخانوا الجوار . . . !

على أن الإسلام وضع شرائع فى معاملة أهل الكتاب والتلطف معهم يمكن أن نذكرها فى الفصل القادم عند الحديث عن الرسالات السابقة . . .

وهناك حديث يعطى معناه للوهلة الأولى حكمًا لم يقل به الفقهاء ، ومن ثم فإن قبوله مطلقاً أو رفضه مطلقاً لا يجوز! والواجب استبانته معناه الحقيقى كما قرره الراسخون فى العلم!

والحديث من روایة البخارى : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله» فإن قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها . . . مصدر الخطأ فى فهم «أقاتل الناس» فقد طارت أذهان إلى أن كلمة (الناس) تعنى البشر كلهم! وهذا غلط بإجماع العلماء فإنهم اتفقوا على أن الحديث لا يتناول أهل الكتاب من يهود ونصارى . . !!

لماذا؟ لأن المهددين من هؤلاء إذا ضربت الحرب بيننا وبينهم ، ونسوا منطق الإيمان والحلال والحرام فى تصديهم لنا ، لم نقاتلهم حتى ينطقو بالشهادتين ، بل إذا كسر الله شوكتهم ، بقوا على أديانهم ، وجردناهم من أسلحة العداون ، وتولينا نحن الدفاع عنهم إذا هاجمهم أحد ، وعليهم - والحالة هذه - أن يسهموا فى نفقات الحرب .

وهذه ما أبانته سورة التوبه : ﴿قَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحِرِّمُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوْا الْجِزِيَّةَ عَنْ يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾<sup>(1)</sup> . فليست الغاية من القتال إذن أن يقولوا : لا إله إلا الله ، كما جاء فى الحديث !!

فإذا كان أهل الكتاب مستثنين من الحديث المذكور . فهل يتناول الوثنيين كلهم؟ والجواب لا! ففى حديث آخر صحيح الحاق للمجوس بأهل الكتاب : «وسع سنة أهل الكتاب» الحق أن الحديث فى مشركى العرب الذين ضنوا على الإسلام وأهله بحق الحياة ، ولم يحترموا معايدة مبرمة ولا موقفاً مأخذوا ، وقد منح

. (1) التوبه : ٢٩

هؤلاء أربعة أشهر يراجعون أنفسهم ويصححون موقفهم ، فإن أبوا إلا القضاء على الإسلام وجب القضاء عليهم ، وقد فصلت سورة براءة هذه القضية في أوائلها : ﴿إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يُنْقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتَمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّهُمْ﴾<sup>(١)</sup> .

أما من نصبوا أنفسهم لحرب الله ورسوله وعباده إلى آخر رمق فلا يلومون إلا أنفسهم .

وقد يتساءل البعض : لماذا جاءت كلمة الناس عامة في الحديث : «أمرت أن أقاتل الناس» والجواب أن (الـ) كما يقول علماء اللغة للعهد ، تأمل قوله تعالى : ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ﴾<sup>(٢)</sup> فكلمة الناس الأولى : تعنى بعض المنافقين ، والثانية : تعنى بعض الكفار . وهذا هو المعهود في أذهان المغالطين وتأمل قوله تعالى : ﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا﴾<sup>(٣)</sup> إن الناس هنا ليسوا البشر جميعاً ، إنهم العرب وحسب !

رأيت فريقاً من الناس يخدعه الظاهر القريب في هذا الحديث فيتوهم أن الرسول يشن حرباً شاملة على البشر ، ولا يزال يحرجهم حتى ينطقو بالشهادتين .

وهذا فهم - كما أسلفنا - لم يقل به فقيه ، ولا يستقيم مع مرويات أخرى في غاية الصحة والوضوح ، ولم يؤثر عن تاريخ المسلمين وهم يقاتلون «الإمبراطوريات» الاستعمارية التي أظلم بها وجه الحياة قرونًا عدة .

ورأيت أناساً آخرين يسارعون إلى تكذيب الحديث ، دونوعى ويتخذون منه ذريعة إلى مهاجمة شتى الأحاديث الصحيحة دون تمحیص لسند أو متن ، ودون تقيد بقواعد اللغة أو مقتضيات السياق ، وقد رأيت لأولئك القاصرين أفهاماً في كتاب الله لا بد من تفنيدها وإهالة التراب عليها .



(٢) النصر : ٣ .

(٢) آل عمران : ١٧٣ .

(١) التوبة : ٤ .

## ٧. هل الإيمان بالأنبياء الأولين والكتب السابقة ضروري في الإسلام، وما حكمه ذلك؟

وجود العالم لم يبدأ ببعثة محمد ، ولا بولادة عيسى ، إن قوافل البشرية تنساب في دروب الحياة قبل ذلك بقرون طويلة .

ورب العباد لم يدع عباده حيارى خلال هذه القرون ، لقد اصطفى (موسى) من بين الناس وقال له : ﴿ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ (١٣) إِنَّمَا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ (١٤) ومن قبل موسى بأجيال اختار إبراهيم وألهمه أن يقول لقومه : ﴿ ... اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١٥) إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا اللَّهَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١٦) .

ومن قبل إبراهيم بعث نوحًا الذي مكث قرابة عشرة قرون يلح على قومه أن يعرفوا ربهم ويوحدوه ويستغفروه ويسألهم موسى : ﴿ مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ اللَّهَ وَقَارًا ﴾ (١٧) وَقَدْ خَلَقْتُمْ أَطْوَارًا (١٨) أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طَبَاقًا (١٩) وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا (٢٠) .

إن المعانى التى رددتها هؤلاء النبيون خالدة ، والحقائق التى شدوا الجماهير إليها يجب أن يبقى صداتها ما بقيت الأرض والسماء .

والنبي الخاتم أكد أنه لا يبني على فراغ ، وإنما على دعائم مهدها السابقون ، وأنه يذكر الأم كلها بالأصول التى جهلتها أو تجاهلتها : الله الواحد ، اليوم الآخر ، الطاعة المطلقة لرب الأرض والسماء ، التزام صراطه المستقيم ، الاحتكام إليه فيما شرع ، التعاون على البر والتقوى ، الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإقامة العدالة وتحقيق الخير .. إلخ .

(٢٣) نوح : ١٦، ١٣ .

(٢٤) العنكبوت : ١٧، ١٦ .

(١٥) طه : ١٤، ١٣ .

وفي هذا يقول الله لل المسلمين : ﴿ شَرَعْ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكُمْ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ... ﴾ (١) .

ونحن المسلمين نجزم بأن كل رشد آتاه الله رسلاه الأولين فقد أتى القرآن به ، ثم أربى عليه بعد ذلك ما تفترق إليه الأجيال اللاحقة مما يسد كل ثغرة ، ويتحقق كل شبهة ويرد همزات الشياطين .

إننى أنا المسلمأشعر بولائى لموسى وعيسى ومن قبلهما من أنبياء الله ، ومحبتي لأولئك المصطفين الأخيار نبعث من أن محمدًا عرفنى بهم ، وأعلن أخوتهم لهم وجهادهم معهم فى طريق مشترك !

وفي السورة الأولى - بعد فاتحة الكتاب - تذكر أصول التقوى كما بينها القرآن الكريم فتشرح على هذا النحو ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقَنَا هُمْ يُنفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكُمْ ... ﴾ (٤) .

ومع هذا التلاقي البين بين الإسلام والأديان الأولى ، فإن تاريخ الحياة مع أتباع الأديان محزن موجع ، قال اليهود : ليست النصارى على شيء وبادلهم النصارى الحكم نفسه ، ثم قال الاثنان معاً : ليس المسلمون على شيء !! وقال الماديون جمیعاً : ليست الأديان السماوية الثلاثة إلا خرافات ، وليس أتباعها على شيء ! ويظهر أن النفس الإنسانية تشدها إلى شهواتها خيوط قوية ، وقد يكره المرء أن يظهر عبد غرائزه فماذا يصنع ؟

يستبدل بهذه الخيوط أوامر سماوية شريطة أن تتحقق له ما يشتهى ! فإذا هو ينتمي إلى أحد الأديان ظاهراً ودينه الباطن عبادة نفسه ، وبلغه هواه ، وقد يكون التدين الفاسد أضر بالحياة من الجهل بالدين كله !!

وعندما نطالع مسيرة الإنسانية من قديم تفجئنا هذه المأساة ، ولنتدبّر قوله

(٢) البقرة : ٤ ، ٢ .

(١) الشورى : ١٣ .

تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيًّا مُّبَشِّرًا وَمُنذِرًا وَأَنْزَلَ مَعَهُمْ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكِّمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ بُغْيًا بَيْنَهُمْ ﴾<sup>(١)</sup> الجملة الأخيرة أزاحت الستار عن أسباب الاختلاف ، والتعادى والقتال الذى وقع بين المسلمين إنما البغي .. !!

والإنسان يتتحول إلى وحش خبيث عندما يغلف شهوته بالقيم الرفيعة ، وبزعم أنه يقاتل من أجلها الواقع أنه يقاتل من أجل شيء آخر .. !.

لنترك هذه التهم فكل دين ابتلى بمستغلين أساءوا إلى الناس باسم رب الناس . ولنشرح تحديد الإسلام لعلاقته بن سبق من رسول وما سبق من كتب .

عندما شاء أهل الكتابين السابقين تحكير الهدى على ما عندهم وحدهم ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهَتَّدُوا ... ﴾<sup>(٢)</sup> قال الله لأتباع محمد ﴿ قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

إن هناك وحدة دينية يدعو إليها النبي الخاتم تقوم على أصول عامة جامعة ، وصحيح أن هناك اختلافاً في الفروع تتواتر من أجله الشرائع على مر العصور ، لكن الخلاف في هذه الشرائع ليس ذا بال .

وعلى أية حال فإن شبكة القوانين التي رسمها القرآن ، وأوضحتها السنة هي الطريقة المثلث لضمان المصالح المنشودة إلى آخر الدهر .

ولم يقع القتال على هذه التشريعات الفرعية ، إنما وقع القتال على أركان العقيدة وأصول الإيمان ، وإن كان الشroud المبدئي قد جر إلى مخالفات أهدرت معالم الحلال والحرام ، وجرأت على اقتراف الربا والزندي والسكر وكثير من الآثام .

ونحن المسلمين المصدرين بنبوة موسى وعيسى ، وبما أنزل الله عليهما من كتب ، نرى أن اليهود والنصارى هجروا ما أنزل الله إليهم ، وتركوا الأيام تجر عليه ثوب النسيان .

. (٢) البقرة : ١٣٥ ، ١٣٦ .

. (١) البقرة : ٢١٣ .

ومن هنا أوحى إلى النبي الخاتم أن يستمسك بما أوتي ، وأن يلتزم الإنفاق في معاملة أتباع أولئك النبines ﴿فَلَذِكَرَ فَادْعُ وَاسْتَقْمُ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءِهِمْ وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتَابٍ وَأَمْرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمِعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾<sup>(١)</sup> وثبت هنا أدباً جليل القدر ، التزمه القرآن الكريم وهو يحكي سير الأنبياء الأولين ، وما تعرضت له هذه السير - بعد - من تحريف يتصل بجوهر الإيمان ، فقد ذكر سفر التكوين أن الله تنزل من عالياته وتناول الطعام مع نبيه إبراهيم !!

وقد أبى القرآن مناقشة هذه القضية الغريبة ، واكتفى بذكر قصة ضيف إبراهيم المكرمين على حقيقتها دون تكذيب لأحد من الرواة . !! .  
والمعروف أن الله أنزل التوراة على موسى قيل : كتبها له بيده ، وأمره أن يأخذ بنى إسرائيل بأحكامها .

والذى يقرأ التوراة اليوم يجد فيها مشهدًا مؤثراً لوفاة موسى ، وكيف أنه عاش مائة وعشرين سنة فلم يتغاضن له جلد ، ولم يكل له بصر ثم مات ، وناحت عليه نسوة إسرائيل كذا يوماً ، ودفن بعرصات «مؤاب» ولم يعرف قبره !!

وظاهر أن هذا الكلام المؤرخ كان يسجل حياة موسى بين قومه ، ولكن كلام المؤرخ تسلل بطريقة ما إلى التوراة نفسها ، التوراة التي نزلت على موسى ! وأصبح جزءاً منها !!

ولم يشأ القرآن الكريم أن يكشف هذا الزيف ، مكتفيا بتقرير العقائد والأخبار الصحيحة ، على نحو ما ورد في عدد الفتية أهل الكهف ، ما قيمة الجدال الطويل هنا وهناك ؟ ﴿فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاءً ظَاهِرًا وَلَا تَسْتَفْتُ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَدًا﴾<sup>(٢)</sup> .

ومع ذلك الخلط فقد اعتبر الإسلام أن ما لدى القوم من مواريث يجعلهم أهل كتاب ، ويجعل مكانتهم أرفع من مكانة الملاحدة وعبدة الأصنام ، وأن ما بقي لديهم من تعاليم سماوية يتبع مخالفتهم ، والأكل من أطعمةتهم ، والتزوج من نسائهم وحماية معابدهم وشعائرهم . . .

. (٢) الكهف: ٢٢.

. (١) الشورى: ١٥.

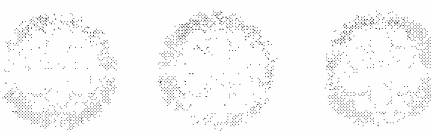
﴿ يَسْأَلُونَكَ : مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ ? ﴾ وَيَأْتِي الرَّدُّ ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ وَالْمُحْسَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْسَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحْسِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ ... ﴾ (١) .

والمقصود من هذا كله تذويب الجفوة ، وتمويت الفرقـة والتعرف بما لدينا في جو من السماحة والود . وأحسب أن هذه الحكمة من وراء السكتـوت المـعتمـد عن مناقشـة مواضع التحرـيف الكثـيرة في مروياتـ القـوم ، وإنـها جـزءـ منـ نطاقـ العـفوـ الذـى وردـ في قوله تعالى : ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُوُ عَنِ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ (٢) .

ومـا أـجمـلـ أنـ يـعرـضـ مـوسـىـ قـضـيـةـ الـيـوـمـ الـآـخـرـ فـىـ خـطـابـ اللـهـ لـهـ ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيَهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى (١٥) فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَتَرَدَّى ﴾ (٣) وـالتـورـاةـ القـائـمةـ لـيـسـ فـيـهاـ ذـكـرـ لـيـوـمـ الـقيـامـةـ أوـ الـجـنـةـ وـالـنـارـ ..

ومـا أـجمـلـ أنـ يـعرـضـ عـيسـىـ نـفـسـهـ قـضـيـةـ التـوـحـيدـ فـيـقـولـ لـقـوـمـهـ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هـذـا صـرـاطـ مـسـتـقـيمـ ﴾ (٤) .

هـكـذـاـ عـرـضـ الـقـرـآنـ النـبـوـاتـ السـابـقـةـ لـتـبـقـىـ تـعـالـيـمـهـاـ مـعـ النـبـوـةـ الـخـاتـمـةـ هـدـاـيـةـ لـلـإـنـسـانـيـةـ حـتـىـ يـوـمـهـ الـأـخـيـرـ .



(٢) المائدة: ٥ .

(٤) آل عمران: ٥١ .

(١) المائدة: ٥ .

(٣) طه: ١٦، ١٥ .

## ٨. ما مفهوم الإسلام عن الحياة والموت؟

نظرت عن كثب إلى الفندق الذي أنزل به - و كنت في أحد أسفاري - ثم دار في نفسي هذا السؤال :

ترى كم شخصاً سكن غرفتي قبل أن أسكن فيها؟ وكم شخصاً سيحل مكانى بعدما أغادرها؟ ما أوهى علاقتى بهذه الغرفة .. ! وأحسست أن هذه الغرفة ، بل أحسست أن الفندق كله شبيه بهذه الدنيا ظهر بها بغتة ثم نختفى .

إن ناساً كثيرين قروا هنا ثم ولوا .

لقد رأى بعضهم بعضاً كما يرى النزلاء أنفسهم حيناً في صالة الفندق وكل مشغول بشأنه يعيش في جوه الخاص فما تربطه بغيره إلا نظرة عابرة وبسمة عارضة ! هكذا التقى أبناء كل جيل بأتراهم ، ثم .. ثم .. انتهوا .

وتذكرت الآية التي وصف الله بها هذه الحياة : ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَانَ لَمْ يَلْبِسُوا إِلَّا سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ ...﴾<sup>(١)</sup> وشعرت بأن الدنيا تظفر من اهتمامنا بأكثر مما تستحق !!

هل هذه حقيقة الدنيا .. وترددت شيئاً ما في الإجابة ثم تأت : على آية حال لا خلود لنا هنا ، إننا راحلون يوماً ، ولكننا نؤثر أن نتناسي ذلك اليوم !

لست أسجل هذه الخاطرة تهويناً لشأن الدنيا إن شأنها يجب أن يهوى عندما تحاول احتواءها ، وعندما فقد فيها عزيزاً فنكاد نهلك ، أو عندما نكسب فيها نفيساً فنكاد نلقى مصير دودة القز التي تختنق داخل ماتنسج بريقها الناعم .. .

والخدوعون في الدنيا أعداد فوق الحصر ، إن قتالهم رهيب للحصول على مغانها وتصارعهم دامي الجوانب للعب منها دونوعي !

وتحت الأقدام في هذه الساحة الخسيسة أرحام مقطوعة ، وحرمات منتهكة ومرءات ضائعة ، وصداقات منسية ، ومستضعفون ديسوا ، وأشياء كثيرة محزنة .

(١) يومن : ٤٥

ما أحرق الدنيا يوم تناول بهذا الشمن ، وما أحراها بهذا الوصف الحكيم  
 ﴿وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ  
 فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذَرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا﴾<sup>(١)</sup> .

لكن للحياة الدنيا جانباً آخر لا بد من بحثه ودراسته ، إننا نوجد فيها ونقضي فيها أمداً لاندرى مبدأ ولا منتها ، والذى أوجدنَا أخبرنا أننا لن ترك سدى ، وأنه لم يخلقنا عبثاً !!

إننا أمام عمل جاد وامتحان خطير ..! وإن علاقتنا بالأشياء والأشخاص محكومة بقوانين دقيقة ، وإننا خلقنا للبقاء لا للفناء ، وإن اليوم بذر وغداً حصاد . وإن المكان الممهد والزمان المحدد هما ساحة سباق هائل توشك نتائجه أن تعلن :  
 ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(٢)</sup> الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ  
 لِيَلْوُكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً...﴾<sup>(٢)</sup> وإذا كانت الدنيا قنطرة لما وراءها فمن الحماقة محاولة الخلود فيها ، أو حصر الاهتمام فى مآربها وحسب !

إن ما يستصحب منها للغد المرتقب هو الحق ، والذى يعيش عبد بطنه دابة ، وقيمة ما يخرج منه! والذى يسبيه جنون المال والجاه ، ويقلقل كل شىء لإثبات ذاته رجل تائه!

كان أبو الطيب المتنبى يرى أن العظمة هي مجد السلطة ونيل الحكم .

وترکك فى الدنيا دوايَا كأنها تداول سمع المرء أملة العشر !!  
 كان يرى نفسه قمة يجب أن تتوج بالأبهة والسناء ، ومالم يتحقق لأحد! أليس القائل :

وَكُلْ مَا خَلَقَ اللَّهُ وَمَا لَمْ يَخْلُقْ      مُحْتَرِفٌ هَمْتَى كَشْعَرَةٍ فِي مَفْرَقِي !!  
 وزن بين غرور هذا الإنسان الذاهل وبين قول ابن عطاء الله السكندري في حكمه ..  
 «من مدحك فإنما مدح مواعب الله عندك ، فالفضل لمن منحك لا لمن مدحك» ..  
 كذلك يستكين المؤمن لله ، ويعرف نعمته ، ويقر بعبوديته ، ويهد لنفسه عند عودته !

. ٢ ، ١١: (٢) الملك

. ٤٥: (١) الكهف

إن أغلب الناس بهم من نرق أبي الطيب ، وشروعهم في الحياة يرجع إلى ذلك ،  
وما أحوج الناس إلى فهم قوله تعالى ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكْمُ  
الضُّرُّ فِإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ﴾ (٥٢) ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الضُّرُّ عَنْكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْكُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ  
(٥٣) لِيَكْفِرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمْ فَقَمْتُمُوا فَسُوفَ تَعْلَمُونَ﴾ (١) الحياة الصحيحة في الإسلام  
أن تعتبر الدنيا لك ولست لها ، إن الله لم يخلق الإنسان ليجوع ويعمر ويذل  
ويخزى كلا إن له حقوقه المصنونة لا في الضرورات فقط ولكن في المتعة والزينة !  
لكن على شرط أن يعرف المنعم ويشكّره .

بيد أن أكثر الناس يلهي التهام ما يطلب عن رؤية مرسلمه كالحيوان الذي يتبع  
حامل البرسيم أو الفول ، فإذا نفذ ما بيده من طعام انصرف عنه ! فقد انتهى الرباط  
الذي يشهده إليه .. !! لماذا يكون بعض الناس بهذه الأنماع ؟ لماذا ننسى من يطعم  
ويكسو . ولا نذكره إلا إذا - احتاجنا ؟

إن الله أنبت الحدائق لتبهجنا ، وملكتنا الأنعام تغدو وتروح إلى الحقول وقال لنا :  
﴿لَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرْيَحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ﴾ (٢) ، ورصع السماء بالدراري  
اللامعات ، وقال : ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ﴾ (٣) !

ورفض مسالك أهل القنوت الذين يحبون الحياة الخشنة فوق أرض تفور بالبركة  
والعطاء وقال : ﴿مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظَّيَّاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾ (٤) ؟  
المعقول - بعد هذا الرزق المبسوط - أن ننتفع بهذا الفضل الأعلى ونقدر صاحبه  
حق قدره .. ! والحياة الصحيحة في نظر الإسلام أن تعرف ربك من خلال آفاقها .  
إن المهندس الماهر يضع بصماته على الآلة الحكمة التي يبدعها ، ورب العالمين - وله  
المثل الأعلى - أظهر صفاته العلّى في خلقه هذا العالم الرائع .

وحياتنا نحن البشر فوق ظهر الأرض فرصة لا تتكرر لمعرفة الله ، وإنشاء علاقة  
صحيحة به تبارك اسمه ، وأنا لا أتفلسف حين أصف إعجابي بعظمة الله ، ولا  
أذهب بعيداً ! إنني أملأ صدري بالهواء ثم أقول : سبحان من غلف كوكبنا بهذا الجو  
الذي تنفس فيه ألف مؤلفة من الناس والدواب والطيور إن هذا الهواء سواء هب  
ريحا عاصفة أم نسيما على لا شيء عجيب الخلق !

. (٤) الأعراف: ٣٢.

. (٢) النحل: ٦.

. (١) النحل: ٥٣ - ٥٥.

وهذا الماء الذي يلف أرضنا؟ إن العلماء قالوا: إنه يكون ٨٠٪ من سطح هذه الكرة الطائرة حول أمها الشمس ، ومع جريها الحثيث ما سقطت منه قطرة في الفضاء ، وكان المفروض أن ينسكب في كل ناحية! من يمسكه في بحاره وأنهاره؟ ويجدن به ليبقى في قراره؟ إنه الله .

إن الملوك الرحب الذي نسكن جانباً ضئيلاً منه يشير إلى ربه ويسبح بحمده ، علينا أبناء الحياة الدنيا أن نتجاوز مع هذه الحقائق حتى إذا غادرناها إلى ما بعدها كنا أهلاً لجوار كريم !

أما إذا عشنا نأكل ونلهم وحسب فالمصير كالح . وقد نبهنا إلى هذه الحقيقة الصارمة ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكُرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾<sup>(١)</sup> ﴿ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَآبًا﴾<sup>(٢)</sup> .

وحق على أهل الإيمان أن يتمكنوا في الدنيا . ويقدروا عليها بسعة العلم وقوه العمل لأن الله لم يخلق عباده كي يعيشوا على هامش الحياة ، أو يضطرب في أيديهم زمامها وهو القائل : ﴿وَلَقَدْ مَكَنَّا كُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> . ولهذا التمكن ثمرتان : الأولى حسن ارتفاع الأرض ، واستغلال خيراتها في رفاهة الإنسان ومتاعه إلى حين .

والثمرة الثانية : تطوير ما في الأرض من قوى لدعم الحق ، وإقامة نظام محكم يجعل الأمور تمشي وفق ما شرع الله ، وهذا ما تناصح به الآية الكريمة : ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ وَلَيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرَسُلُهُ بِالْغَيْبِ﴾<sup>(٤)</sup> .

إن الجهلة بالحياة ليسوا أناساً صالحين! وكيف يكون صالحاً من لم يقرأ عظمة الله في صحف كونه؟ وكيف يكون صالحاً من ملكه الله الأرض وقال له ولا مثال له : ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً...﴾<sup>(٥)</sup> فعاش ملكاً للأرض تافها فوق ثراها وملكته هي بدل أن يملكها؟ وكيف يكون صالحاً من سمح للإلحاد أن يسبقه في كل ميدان ويهزمه في كل نزاع؟

(٣) الأعراف: ١٠ .

(٤) المزمل: ١٩ .

(٥) البقرة: ٢٩ .

(١) المزمل: ١٩ .

(٢) النبأ: ٣٩ .

(٤) الحديد: ٢٥ .

## ٩. ما فكره الإسلام عن البعث والجزاء؟

إنكار الدار الآخرة ليس بدعة هذا العصر ، فمن قديم كان هناك من يكذب الأنبياء ويتهمهم بالجنة لأنهم يؤكدون أن الموتى سوف يبعثون ويحاسبون ويثابون أو يعاقبون! كان أولئك المكذبون يقولون للأم التي تسمع وعيد الرسول ﷺ **هَيَّاهاتْ هَيَّاهاتْ لَمَا تُوعَدُونَ** (٣٦) إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ<sup>(١)</sup>.

لكن عصرنا امتاز بأنه زعم للنزاعات المادية أصلا علمياً ، وأشاع بأن الدين بعيد عن المنطق العقلى !! ومن ثم شاع الإلحاد ، وعاش الكثيرون لدنياهم وحدها ، وقلما تذكر الآخرة في مؤتمر جاد أو ينظر إليها على أنها حقيقة مقررة ، والذى أراه أن الإيمان بالأخرة فرع الإيمان بالله عزوجل ، فمن آمن بوجوده لم يستبعد قط قدرته على إيجاد العالم بعد إفنائه ، وإقامة ساحة عامة لحساب دقيق يلقى فيه كل أمرى جزاءه ﷺ **يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمْدًا بَعِيدًا وَيَحْدِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسُهُ وَاللَّهُ رَعُوفٌ بِالْعِبَادِ**<sup>(٢)</sup> . إن الفلاح يستطيع أن يزرع الأرض مرة ثانية بعد ما حصدها ، والمهندس يستطيع إعادة بيت تهدم ، فما الذي يعجز خالق هذا العالم على إنشائه مرة أخرى بعد أن يبلغ أجله الذي حدده له؟!

﴿وَقَالُوا أَئْذَا كُنَّا عَظَاماً وَرُفَاتًا أَئْنَا لَمْبُعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيدًا﴾ (٤٩) **قُلْ كُونُوا حَجَارَةً أَوْ حَدِيدًا** (٥٠) **أَوْ خَلْقاً مِمَّا يَكْرُبُ فِي صُدُورِكُمْ فَسِيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ...**<sup>(٢)</sup>

لو كان هذا الكلام من خالق الكون - وعداً مجرداً ، ما تأخرت في تصديقه! فكيف وأنا أرى في كل لحظة من دنيا الناس خلقاً جديداً يبرز فيه الإبداع الأعلى

(٣) الإسراء : ٤٩ - ٥١.

(٤)آل عمران : ٣٧ ، ٣٦.

(١) المؤمنون : ٣٦ ، ٣٧.

أجلى ما يكون؟ في كل ساعة من ليل أو نهار تُقذف الأرحام بعشرات ومئات من الأجنحة السوية الخلق ، الدوارة الأجهزة ، المتجاذبة مع عناصر البيئة التي ترقبها ، فهى تسمع وترى وتعى وتقضى فى طريقها قدمًا إلى استكمال وجودها المقدور . . . هل صنع الآيات شيئاً فى هذا التخلق الباهر؟ أعني من صنع الحيوان المنوى وأودع فيه خصائص الوراثة المادية والأدبية؟ ومن صنع بوبيضة الأم ومدى إليها صفات الآباء والأجداد؟ ﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ (٥٨) أَلَّا تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

إن إنشاء الحياة في عالم الإنسان والحيوان والنبات يتكرر كل يوم فلماذا نستبعد بعثا يتم مثله بين أسماعنا وأبصارنا؟ إن ذلك سر تقرير القرآن للذاهلين عندما يقول : ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُ النَّشَأَةَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

إن انتشار الجهلة لا يعطيها وجاهة! وإذا كان منكرو البعث كثيرين ، فليسوا إلا قطاعانا من الغافلين أو المستغفلين !! .

وعلى كل عاقل أن يستمع إلى هذا النداء : ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَيْ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ (٦) فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ (٧) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا (٨) وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا (٩) وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ (١٠) فَسَوْفَ يَدْعُ ثُورًا (١١) وَيَصْلَى سَعِيرًا﴾<sup>(٣)</sup> .

إن العدالة لا تتحقق في هذه الدنيا ، فهناك سفلة تبوعوا القمم ، وعباقرة توسدوا التراب ، وقتلى أزهق المجرمون أرواحهم وعادوا يضحكون أو يسكون .

إن اثنين وسبعين ألفا من عرب فلسطين و المسلمين في لبنان قتلوا في الحرب الأخيرة ، فلنفرض أن الله أadal للعرب وارتدى لهم الكورة بعد سنين طويلة أو قصيرة ، سيكون الجزائريون قد ماتوا ، وقد يعفى عن أبنائهم أو أحفادهم - كما فعل صلاح الدين - وقد يقتضى من لم يقترب جرمًا !! .

إن القوانين الكونية لها منطق فوق ما نعرف ، ولها ضحايا يضيعون في حركتها الدائبة بقول الشاعر :

وقالوا يعود الماء في النهر بعد ما ذوى نبت جنبيه وجفت مشارعه

فقلت إلى أن يرجع النهر جاريا ويعشب جنباه تموت ضفادعه!

(١) الواقعة : ٥٨ ، ٥٩ . (٢) الواقعة : ٦٢ . (٣) الإنفاق : ٦ - ١٢ .

من أجل ذلك كانت الآخرة حافلة بالانقلابات المشيرة ، رب كاسية في الدنيا عارية في الآخرة رب مالك هنا يكون ملوكاً هناك ، سيهبط الناس من الأوج إلى القاع ، ويرتفع آخرون من القاع إلى الأوج ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ﴾ (١) ليس لوقتها كاذبة (٢) خافية رافعة (٣) .

إن الآخرة حق لأنها تصحح لأوضاع ، ورد لا اعتبار ، وتحقيق لعدل اختبر الله الناس بتأخيره إلى حين - هذا الحين جزء من نظام الدنيا ، ومن امتحاناتها الصعبة ، ولابد من مراعاته ، ولذلك جاء في الحديث القدسى ، في إجابة دعوة المظلوم «وعزتي وجلالى لأنصرنك ولو بعد حين» وجاء في انتصار المؤمنين على الكافرين ﴿فَتُولِّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ﴾ (١٧٤) وأبصراً فسوف يصرون (١٧٥) أَفَبِعْدَ أَنْ يَسْتَعْجِلُونَ (١٧٦) فإذا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ (١٧٧) وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ (٤) .

لقد تكرر هذا الحين وانتظامه مرتين في سياق متقارب ، لأن الله لا يعدل بعجلتنا ، وأن سنن الله الكونية فوق تفكيرنا المحدود ، ولكن وزن الذرة من الخير أو الشر لا يضيع أو ينسى .. وحديث الإسلام عن القيامة والحساب تناول مرحلتين : الأولى مرحلة الدمار الذي ينزل بهذا العالم ، والانهيار الفلكي الذي يمحو نظامه ويطفي نجومه! وقد جاء في السنة : «من سره أن يرى القيامة رأى عين فليقرأ ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِرتَ﴾ (١) و﴿إِذَا النُّجُومُ انكَدَرَتْ﴾ (٢) ﴿إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَتْ﴾ (٣) ﴿إِذَا الْكَوَاكِبُ انْشَرَتْ﴾ (٤) .

ويظهر أن الهول الذي يصاحب هذه الاضطرابات الشاملة يغمر الأفئدة بالفرز والرهبة فترى الناس سكارى وما هم بسكارى ...

ومجيء الساعة يكون بغتة ، والناس ماضون في أعمالهم العادية ، الأكل يرفع لقمه إلى فمه ، والبناء يشيد البيت الذي يبنيه ، والتجار يتناول البائع السلعة التي يطلبها ، وهذا وذاك في جدالهم - حول شئونهم ، ومستغرقون فيما يعنيهم! يقول تعالى : ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (٤) ما ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهو يخصمون (٥) فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون (٦) .

(٣) التكوير: ٢، ١ .

(٤) الواقعة: ٣-١ .

(٥) يس: ٤٨ - ٥٠ .

(٦) الانفطار: ٢، ١ .

أما المرحلة الثانية فهي مرحلة الحساب الذى يشمل الأولين والآخرين ، ويحشد أبناء آدم منذ بدءوا حتى انتهوا ، ويستعرض أعمالهم منذ عقلوا حتى ماتوا !!  
قيل لعلى بن أبي طالب : كيف يحاسب الله الناس على كثرتهم فى يوم؟ قال :  
كما يرزقهم على كثرتهم .

والذى نحسبه نحن أن الزمان سوف ينعدم كما ينعدم الوزن عند رواد الفضاء ، وهل الخلود إلا انعدام الزمان؟ وأن رب العالمين سيجعل الخلق فى حال من الإحساس العام بكل ما أسلفوه فى الدنيا ، وકأن أشرطة مسجلة تم بآذانهم ملأى بكل ما كان منهم وحكم الله فيه!

ثم يستعد كل إنسان للانطلاق إلى مصيره العدل ﴿ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لِّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ﴾ (١٠٢) وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِلَّا لِأَجَلٍ مَّعْدُودٍ (١٠٤) يَوْمٌ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ﴾ (١) .

والجزاء مادى وروحانى معًا ، إنه للإنسان الذى عبد بجسمه وعقله ، أو فجر بجسمه وعقله! ولا يستطيع أى دارس للقرآن الكريم أن يفسر آياته فى وصف الجنة والنار بأنها من قبيل المجاز ، وليس هناك بتة ما يدعوه لهذا التعسف فى التفسير .  
والنظر إلى مادية الإنسان بأنها ميرة ، ولذاته الحسية بأنها هبوط هو تأثر بفلسفات خيالية لا وزن لها .

نعم إن مع هذه اللذات ما هو أ Sensors وأذكى ، معها الرضوان الأعلى والاستغراق فى شهود أمجاد الألوهية ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ﴾ (٢٢) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ (٢٣)  
تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَصْرَةَ النَّعِيمِ﴾ (٢) جعلنا الله من هؤلاء المكرمين .



## ١٠. ما البرزخ؟ وما دلالته في الإسلام...؟

المعروف عند جمهور المؤمنين أن الإنسان مخلوق من عنصرين متباينين .  
جسمه من هذه الأرض خلق وغا ، وروحه من نفحة من الله سبحانه وتعالى ،  
 فهو ليس حيوانا وليس ملاكا ، وفي كيانه تتجاوز المتناقضات ، من غرائز مادية ،  
 وسبحات عقلية وعاطفية !

وعندما يموت يرجع إلى الأرض ما نشأ منها وتغذى على نتاجها ، يرجع هذا  
الجسد ليبلّى ، ويفنى منه ما شاء الله ﷺ *مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا*  
*نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى* ﷺ (١) .

أما الروح فله مستقر آخر ، لأندرى بدقة مكانه ، لأندرى كذلك ما علاقته  
 بالجسد الذى كان فيه ، هل انقطعت صلته به اقطاعاً تماماً؟ هل - عند البعث -  
 يعود إليه هو أم يعود إلى جسد شبيه به؟ هذه أسئلة لانبت فى الإجابة عنها ! إنما  
 الذى نبت فيه أن الشخصية الإنسانية لاتفنى بالموت ! وإنها رحلت من عالم إلى  
 عالم آخر ، وإنها بقيت كاملة الحس تامة الوعي ، وإنها إذا فقدت الأذن والعين فلم  
 تفقد السمع والبصر ، بل قد تكون أسمع وأبصر مما كانت على ظهر الأرض ... إننا  
 قد نكون مهرة فى المنطق المادى ، أما المنطق الروحى فعلمنا محدود بل صفر ... !!!  
 وقد أخبرنا الله أن الشهداء الذين قتلوا فى معارك الجهاد ومزعمت أجسادهم ،  
 موتى فى نظرنا نحن فقط لأنهم غابوا عنا ، أما فى حقيقة الأمر فهم أحيا .  
 وقد أنسد إليهم خمس صفات تستحق التأمل .

هم أولاً أحيا لا هلكى ! وثانياً فى جوار كريم لأنهم عند رب العالمين ، وثالثاً  
 فى منزل خصب حافل بالخير يدر عليهم الأرزاق ، ورابعاً هم فرجون بما نالوا ،  
 مغمورون بالعطاء الأعلى ، وخامساً مطمئنون على أقاربهم وأصدقائهم الذين  
 يخلفوهم فى الدنيا ، إنهم على حق وإلى خير ، وقربها سوف يجتمع الشمل ويلحق  
 أحيا الأرض بأحياء السماء !

(١) طه : ٥٥ .

هذا ماتذكره الآية الكريمة : ﴿ وَلَا تَحْسِنَ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١٦٩) فَرَحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبِشُرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ (١) .

صحيح أننا لا نشعر بهذا كله ولا بعضه! وقد صرحت سورة أخرى بذلك ﴿ وَلَا تَقُولُوا مِنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (٢) .

إن عدم شعورنا لأن أجهزة الاستقبال السمعي والبصرى عندنا محدودة القدرة ، وغيرنا من الكائنات يرانا ولا نراه ، وكما قال العلماء : عدم العلم ليس علما بالعدم إنه كما يسافر أحدهنا من بلد إلى بلد يسافر الموتى من مكان إلى مكان ، حيث تبدأ الحياة الآخرة ، ويبدأ الحساب الرهيب تمهيداً للمحاكمة الكبرى يوم النشور . . .

وهذه المرحلة المتوسطة هي البرزخ كما ذكرت الآيات ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبُّ ارْجِعُونَ ﴾ (٩٦) لَعَلَّيَ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلْمَةٌ هُوَ قَاتِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرَزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُعْشَوْنَ ﴾ (٢) ويشبه ما يلقاه الفجار في البرزخ ما يفعله رجال الشرطة بال مجرمين عندما يقعون في قبضتهم .. هناك تحقيق ابتدائي سريع ، ثم يرمي المتهمون في السجن ريثما يقدمون للقضاء في محكمة كبرى . . .

ويشبه ما يلقاه الأبرار ما يصنعه رجال العلم عندما يستقبلون مؤلفا تقررت مكافأته ، أو عبقرياً منح جائزة سنوية ، إنه ي جاء به مكرما ويستريح في إحدى الغرف الأنيقة ريثما يأخذ ما تقرر له . . .

والذين يفعلون الخير أو الشر ليسوا سواء في مراتبهم ، فمن الأشرار من يتفتح له شواطئ من نار يشوى وجهه حتى يوم اللقاء! ومن الأخيار من يتذوق النعيم من أول يوم كما جاء في وصف الشهداء أن أرواحهم معلقة في قناديل تحت العرش ترد أنهار الجنة وتطعم من ثمارها . . !

المهم أن الموت رحلة من حياة أرضية محسوسة لنا إلى حياة غيبية نسمع بخبرها .. وحسب ، وقد كان الأصحاب الكرام يعرفون ذلك معرفة يقين ، فلما حضرت «بلال» الوفاة صاحت امرأته :

(٣) المؤمنون : ٩٩ .

(٤) البقرة : ١٥٤ .

(٥) آل عمران : ١٦٩ ، ١٧٠ .

وأكرباه . !! وصاح المختضر المشرف على الموت : بل وأطرباه ، غداً الألقى  
الأحبة ، محمداً وحزبه ! الواقع أن الموت نقله إلى عالم مستقر مطرد النمو ، إن  
أودية الموت ، من بدء الخليقة تستقبل الأجيال المدببة ، الأجداد ثم الآباء ثم  
الأولاد ثم الأحفاد ، وهكذا من قديم ، فعالمو الموتى يتسع باستمرار والنتائج  
تتكشف فيه ، ومعادن الناس تعرف ...

**لكل أنس مقبر بفنائهـ** **فهي ينقصون والقبور تزيدـ**

وليس القصد من زيادة القبور أن مبانيها تزيد ، وإنما القصد أن اللاحقين يتبعون  
السابقين ! مددًا بعد مدد وهؤلاء وأولئك في انتظار القيمة الكبرى حتى  
يجيء أوانها ..

وتبدأ حياة البرزخ بلونيها من ساعة مفارقة الروح للجسد ، وتدبر قوله تعالى :  
 ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذ الظَّالُمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ بَاسْطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرَجُوا  
 أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنِ  
 آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ (١) .

والاليوم - لا الغد - يبدأ العقاب على ما مضى من افتراء وكيرباء .  
 إن الإنسان طرق الدنيا عاريًا ، ولقد تقلب فيها ثم ها هو ذا ، يتركها كما  
 جاءها ، لامال ولا جاه ولا عزوة ولا سلطان ﴿ وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ  
 أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا حَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ ... ﴾ (٢) .

ويظهر بقدر أنه ما يكون المرء طاغية في حياته الأولى ، يكون ترصيد الزبانية له  
 وارتقاهم لقدمه كيما يؤدب على غلوه وفساده ، فت تكون مراحل البرزخ الأولى  
 لطميات تتناوله من كل جهة ، وإهانات تلفه بالخزي والعار ، وذلك كله أيام القبر  
 الأولى ، أعني أيام البرزخ ، وليس يحتاج الأمر إلى مسألة مما محلها إذا كان الجرم  
 قد لحقته الوفاة وهو يقاتل الحق ويخاصم حملته من المرسلين والصالحين ترى ذلك  
 في قصة الفراعنة : ﴿ النَّارُ يُرْضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَّ

(١) (٢) الأنعام : ٩٣ ، ٩٤ .

**فَرَعَوْنَ أَشَدُّ الْعَذَابِ** ﴿١﴾ وَتَرَاهُ كَذَلِكَ فِي كُبَرَاءِ قَرِيشٍ الَّذِينَ أَدْرَكْتُهُمْ مِنْ يَأْهُمْ وَهُمْ يَقَاطِلُونَ النَّبِيَّ ﷺ فِي مَعْرِكَةِ بَدْرٍ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿٥٠﴾ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ﴾ ﴿٢﴾ .

ولن تتأخر نفس أبداً عنأخذ طريقها إلى البرزخ! وملاقاة الجزاء المعد لها ، مهما كان حب الأقربين والأصدقاء والأتباع! وتذير قوله تعالى يصف حالة المختضر وعجز من حوله : ﴿فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ (٨٣) وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ (٨٤) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبْصِرُونَ (٨٥) فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مُدِينِينَ (٨٦) تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صادقينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

لا أريد تفسير الآيات ، ولا ذكر من عجزنا عن إبصاره وهو أقرب إلى الميت منا نحن المتتصقين به الحainين عليه !! اللهم إن البشر كلهم أصفار أمام سلطان الموت ، وأمام ما يقترب الموت به من مبادئ الحساب .

إن الموت فضح الحياة ، ومع ذلك فحبنا للحياة يعمى ويصم! وذهولنا عن الجزاء المرتقب أدهى وأمر! ذلك ، وقد ورد في الآثار أن الموتى لا يرجعون إلينا ، بذلك سبق القول من الله ، وبذلك أجيئ شهداء أحد .

ومن ثم فالزعم بأن الأرواح تستحضر في مجالس خاصة وتقصى ماتلقى على  
الحضور يكاد يكون رجماً بالغيب وقد تبعت بعض ما نسب إلى هذه الأرواح  
الحاضرة من كلام فوجده تخليطاً وقد يكون من عبث الجن واستهزائهم بالبشر !!

(١) غافر: ٤٦ . (٢) الأనفال: ٥٠ ، ٥١ . (٣) الواقعة: ٨٣ - ٨٧ .

## ١١. ما طبيعة الجزاء الآخرة؟ وهل هو روح أم مادي؟

هل خلق الإنسان من روح وجسد شيء يعب؟

كذلك يرى بعض الناس! بل كذلك قال أعداء الأنبياء لهم وهم يرفضون رسالاتهم وينكرون حديثهم عن الله ، مقتربين أن يكون الرسول ملكا ﴿وَقَالُوا مَا لِهُذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونُ مَعَهُ نَذِيرًا﴾<sup>(١)</sup> !!

وكما استنكروا أن يكون المرسلون بشرًا يأكلون ، استنكروا عليهم الزواج ، والنساء ظانين أن الرغبة الجنسية تشين الإنسان الكبير ، وعليه إذا أراد الكمال أن يكتبها .

وقد رد القرآن هذه المزاعم ، وبين جل شأنه أن المصطفين الآخيار من عباده كانوا رجالاً ناضجي الغرائز ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً﴾<sup>(٢)</sup> .

ومع ذلك فإن بقایا من منطق الجاهلية القدیمة لاتزال عالقة بأذهان الكثیرین من يحسبون السمو البشري لا يتم إلا بإعلان حرب مجئونه على البدن توهى قواه وتدخول غرائبه .

بل سرى ذلك الفكر إلى بعض المذاهب الدينية ، وابنی عليه ، إن التقوى في هذه الحياة تعنى الرهبانية وأن السمو في الحياة الأخرى لا يتصور مع وجود هذا الجسد اللعين! وعليه بعد ذلك فلا بد أن يكون النعيم الموعود روحانیاً محضًا وكذلك العذاب المرصد للأشقياء!!

ولما كان الإسلام دین الفطرة السليمة ، ولما كان لبابه احترام الحقيقة المجردة ، فإنه رفض كل هاتيك المقدمات والنتائج ، وأسس تکاليفه وأجزيته الدينية على اعتبار الإنسان كائناً متميزاً يجمع بين جملة من المواهب والخصال المتلاقية في شخصيته ، بها جميعاً يسمو أو يهبط وبها جميعاً يثاب أو يعاقب .

أو كما يقول الأستاذ العقاد : «ليس ما يدين به المسلم أن يرتدى النوع الإنسانى إلى ما دون طبيعته ، ولكن ما يؤمن به أن ارتفاع الإنسان وھبوطه منوطان بالتكليف ، وقوامه الحرية والتبعية فهو بأمانة التكليف قابل للصعود إلى قمة

. (٢) الرعد : ٣٨.

. (١) الفرقان : ٧.

الخليقة ، وهو بالتكليف قابل للهبوط إلى أسفل سافلين ، وهذه الأمانة هي التي رفعته مقاماً فوق الملائكة ، أو هبطت به إلى زمرة الشياطين» .

ليس الهبوط أن يشتهى الإنسان طعاماً أو امرأة . إنما الهبوط أن يأكل المرء من سحت ، أو يتصل بمن لا تحل له .

إذا طعم من حلال ، أو اتصل بأئمَّة تكون زوجة يسكن إليها ، ويتم بها ويتد وجوده معها فلا شيء في ذلك أبداً .

لقد أخطأ كثير من المنتسبين إلى الدين في احتقارهم للبدن ، وفهمهم أن التسامي لا يحصل إلا بسحقة ، وفهمهم بعد ذلك أن الحياة الآخرية لا وجود للبدن فيها ، وأن النعيم أو الجحيم معنويان ، وحسب !!

وقد سرى هذا الخطأ - كلا أو جزءاً - إلى بعض متصوفة المسلمين ، فاعتنقوه ، وحسبوه دلالة ارتقاء ، وتجدد ، فظلموا بهذا المسلك دينهم ، وأوقعوا خللا سيئاً في موازين الجزاء كما أقامها الكتاب العزيز .

وقلدوا أتباع الديانات المنحرفة في الجور على الطبيعة البشرية وبذلك أفسحوا للمذاهب المادية طريق التقدم والسيادة .

بل بلغت المحازفة بهذا البعض أن حقروا عبادة الرغبة والرهة ، وأشاروا أن من الهبوط أن تطيع الله طلباً لجنته ، أو تدع عصيانه خوفاً من ناره حتى توهم الناس أن الأمل في الجنة والخوف من النار ليس شأن العباد الصالحين !!

وهذا الضرب من التفكير لا يمكن وصفه بأنه تفكير إسلامي ، إنه ضرب من الشروع والغرور تبدو تفاهته عندما تحتكم إلى العقل والنقل على سواء .

ولنبدأ بالنقل ... يصف لنا القرآن الكريم مشاهد الجزاء ، فيذكر لنا أن رجالاً مؤمناً بحث عن صاحب له كان ظاهر الإلحاد والفسق ، فوجده قد استقر في سواء الجحيم ! فحمد الله إن لم يتأثر به : ﴿قَالَ تَالَّهُ إِنْ كَدْتَ لَتُرْدِينَ﴾<sup>(٥٦)</sup> وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ<sup>(٥٧)</sup> أَفَمَا نَحْنُ بِمُيَتِّينَ<sup>(٥٨)</sup> إِلَّا مَوْتَنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ<sup>(٥٩)</sup> إِنَّ هَذَا لَهُ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ<sup>(٦٠)</sup> لِمَلِكِ هَذَا فَلِيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

(١) الصافات: ٥٦ - ٦١ .

النجاة من النار أمل ضخم لثله يعمل العاملون ، فكيف يجئ أحد من الناس ،  
رجلأ أو امرأة ليقول : بل هو أمل تافه؟

ويقول الله جل جلاله : ﴿كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عَلَيْنَا وَمَا أُدْرِكَ مَا  
عَلَيْنَا﴾ (١٨) كِتَابٌ مَرْقُومٌ (٢٠) يَشَهِدُهُ الْمُقْرَبُونَ (٢١) إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ (٢٢) عَلَى  
الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ (٢٣) تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَصْرَةَ النَّعِيمِ (٢٤) يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ  
مَخْتُومٍ (٢٥) خَتَامُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلِيَتَافِسِ الْمُتَنَافِسُونَ﴾ (١).

في الرحيق المختوم يسقاهم قوم تعرف في وجوههم نصرة النعيم ، في هذا الجزاء  
الجزيل ينبغي أن يتنافس المنافسون! فكيف يجئ إنسان رجلاً كان أو امرأة ليقول :  
لا أعبد الله طلباً لشيء من ذلك .

إن هؤلاء الناس يكذبون على طبائعهم الإنسانية كما يكذبون على دين الله ، ثم  
هم يسيئون تصور النعيم الأعلى ، أو العقاب السرمدي .

إن الجنة دار لنوعين من المتع أحدهما مادي والأخر معنو ، فالمادي تكريم  
لإنسان يفيض من التجلی الإلهي يشعره بالرضوان ويرفعه بالرؤبة .

وبديهي أن المتع الشانى أكبر من الأول ، كما قال جل شأنه : ﴿وَعَدَ اللَّهُ  
الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي  
جَنَّاتٍ عَدْنٍ وَرِضْوَانٍ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ (٢).

ولكن هل هناك فواصل - في هذا الكيان البشري - بين الإحساسين أو أن  
الإنسان بأجهزته المادية والمعنية يذوق الخير والشر جميعاً؟  
إن اللذة والألم قوانين إنسانية صارمة فلم الطعن فيها؟

ولو فرضنا أن الجنة محل الكرامة الإلهية ، لكفافها ذلك ، ولا حترمناها من أجل  
هذه النسبة! ولا يأبى الكرامة إلا لثيم ، فكيف - وهي إلى جانب ما وصفناه - تلبية  
لحاجة طبيعية يحسها كل إنسان ، حاجة ذلك البدن الذي يضيره الحرمان ، ويضئنه  
القل والذل ، حاجة ذلك البدن الذي يكره الجوع والعطش والعرى والهوان .

(٢) التوبة : ٧٢ .

(١) المطففين : ١٨ - ٢٦ .

أمن أجل فكرة خيالية نجىء إلى مئات الآيات الصريحة الواضحة ، فنحاول صرفها عن ظاهرها والتمحيل في تأويلها وإفساد الآثار التربوية المترتبة بها .

﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup> .

ماذا يبقى من آيات القرآن بنجاة من التأويل والإبطال إذا تمت هذه المحاولة .

إن الله وجه إلى نبيه هذا الأمر ووصف أنبياءه الكرام بأنهم ﴿ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا حَاسِبِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

ووضع أمام أبصار البشر كلهم هذا الترهيب ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخَلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

فهل بعد ذلك نسمع لقول امرئ يرفض عبادة الرغبة والرهبة ويزعم أنه لا يخاف من النار ولا يحب الجنة ، وأنه - إن عبد - فإنما يعبد ابتلاء وجه الله !!

ما هذا اللغو؟ وهل الوجوه الناضرة بنظرها إلى الله تظفر بذلك في قعر جهنم ، أم تظفر بذلك في حدائق الجنة؟

قال لي أحد المتصوفين : إن من الخسارة أن تعبد الله منتظراً أجرًا . فقلت : من العبودية أن تستبشر بفضل الله ، وأن توجل من عقوبته ، وأن تعرف قدرك وتلزم حدرك ! أين تزيد أن تضع نفسك؟

إن الله قال عن نبيه إبراهيم : ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لِمَنِ الصَّالِحِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> .

فهل أنت فوق الأنبياء استغناء عن الأجر الإلهي؟

وقال عن عباده المؤمنين الموففين : ﴿ تَحِيَّتِهِمْ يَوْمٌ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعْدَّ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ﴾<sup>(٥)</sup> . ووصف عاقبة الصادقين المضحيين بأنفسهم في سبيل ربهم فقال : ﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرَهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾<sup>(٦)</sup> فهل أنت في مكانة أخرى غير ما أعد الله للشهداء والصالحين ، مكانة الزاهد في أجر أو الرافض له؟ ما هذا الغرور؟

(٢) آل عمران : ١٨٥ .

(١) الأنعام : ١٥ .

(٦) الحديد : ١٩ .

(٥) الأحزاب : ٤٤ .

(٤) العنكبوت : ٢٧ .

لقد وصف الله أولى الألباب بأنهم : ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾<sup>(١)</sup>.

فهل يرفض أن يكون من أولى الألباب إلا البُلْه؟

ولقد أهاب الله بخلقه أن يسارعوا إلى جنة ﴿عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾<sup>(٢)</sup> فهل يكره أن ينتظم في عداد المتقين إلا الحمقى؟

إننى أطلب من إخواننا الذين يكتبون فى التصوف أن يدمنو النظر فى كتاب الله ، وأن يستوحوا ما يستجيدون من معان وغایيات ، وبذلك وحده ينصفون أنفسهم وطريقهم ، أما ترويج فكرة لرجل أو امرأة تبتعد عن هذا الضوء الكريم فأمر لا يستساغ ، ومن حقنا أن نرفضه .

لقد سمعت أشعاراً تنسب إلى رابعة العدوية ، بل حكى الرواة عنها - والущة عليهم - إنها لما سمعت التذكرة بفواكه الجنة وخيراتها ، قالت : لسنا أطفالا ، فنغرى بهذه الأشياء ، وسواء صحي ما نسب إلى هذه السيدة أو بطل ، فنحن كما قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب فى فاطمة بنت قيس - وهى صحابية أفضل من رابعة - «لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا لقول امرأة لا ندرى أحفظت أم نسيت»!

إن الجنة وعد الله لعباده فنعمما هي ، وشكراً من أعدها للمتقين ، وهنئاً لمن يصير إليها ، يمرح فى بحبوتها ويسعد بربه الذى طالما صلى وصام من أجله !!

إنه فى هذه الجنة يشهد من كان يعبد بالغيب ، ويتلقى فضله فى قلبه وعلى بدنـه ، لذات مادية معنوية متشابكة لا انفصام بينها ، ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيْمَا وَمُلْكًا كَبِيرًا﴾<sup>(٣)</sup> عالِيَّهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ وَحَلُولًا أَسَاوَرٌ مِنْ فِضَّةٍ وَسَقَاهُمْ رُبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا﴾<sup>(٤)</sup> .

ونحن نلتفت نظر المفسرين ألا يخدعوا بما شاع فى الديانات الأولى من أوهام أو بما نسب إليها من أفهام فإننا ورثنا الكتاب الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ..

(٣) الإنسان : ٢٠ - ٢٢ .

(٤) آل عمران : ١٣٣ .

(١) آل عمران : ١٩١ .

## ١٢. ماذا عن القضاء والقدر؟ وكيف نوفق بين الآيات التي تدل على أن الإنسان مختار، والأخرى التي تدل على أنه مجبر؟

يقول الله تعالى مبيناً عن حكمته في خلق العالم : ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَلُوَّكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾<sup>(١)</sup> أي إن هناك اختباراً كبيراً مفروضاً على الناس يتحقق بعده - مصيرهم !

ما هذا المصير؟ يقول جل شأنه في آية أخرى : ﴿وَلَلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَأُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾<sup>(٢)</sup> هناك مسىء ينتظره العقاب ومحسن ينتظره الثواب!

وتلك عدالة لا مطعن فيها! بيد أن بعض الناس يقول : هذا الامتحان مزور ، وهذه النتائج مغشوша والذى حدث أن الله هيأ للجنة أنساناً وأجرى الأمور كما شاء وستر مشيئته وراء فصول هذه التمثيلية الهازلة !!!

الله يقول : إنه أرسل للبشر رسلاً يذلونهم على الصراط المستقيم ، وقبل أولئك المسلمين منهم عقولاً يحسنون بها التفكير ويستطيعون بها الاختيار ، وقال لهم : إني أقطع بهذا كله أعداركم ... أن تقولوا يوم القيمة ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾<sup>(٣)</sup> .

أو تقولوا : ﴿إِنَّمَا أَشْرَكَ أَبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهِلْكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ﴾<sup>(٤)</sup> .

لن يقبل من أحد كلام بعد هذا البيان! ومع ذلك يجيء أناس معتوهون يقولون : لا شيء إلا الله لا عمل إلا الله ، أصابعه وراء كل شيء ، وبقى أن يقولوا : ما في الجهة إلا الله ، لا موجود غيره ، نحن وهم ما نصنعه وهم !!

وأعرف أن وراء هذا التماوت وإنكار الإرادة البشرية والقدرة البشرية من يزعم

(١) هود: ٧ . (٢) النجم: ٣١ . (٣) الأعراف: ١٧٢ . (٤) الأعراف: ١٧٣ .

التفوى ويدعى التصوف ، ولقد ظل أولئك يتماوتون حتى ماتوا أدبياً ، وتحولوا إلى دواب يمتهنها المستعمرون ، ويدللونها لماربهم!

بحث عن السبب في هذا الكذب ، فوجده أحياناً رغبة البعض في أن ينحرف ثم يرمي بالتبعية على القدر القاهر !

ووجده أحياناً أخرى سوء الفهم لآيات القرآن الكريم ، وجنون الجدل الذي مس بعض العلماء ثم نصح على جماهير الغوغاء .

وربما نشأ هذا التعلل المردود عن الخلط بين مواطن الاختيار الحق ومواطن الجبر القاهر ، فإن الإنسان يحيا بين جبر واختيار في كيانه الداخلي وفي حركاته الخارجية ! إن قلوبنا تدق دون استئذان وتفضي في أداء وظيفتها دون تدخل من إرادتنا ، أفكذلك ألسنتنا حين نتكلم؟

وقد يكون بعضنا أبيض الجلد والأخر أسوده ! أيسأل عن هذا التلوين كما يسأل الإنسان عندما يحسد ذا نعمة أو يزدرى ذا عاهة؟

وندع هذه النماذج للقدر الظاهر والاختيار الحر ، ونسوق أمثلة مما تشتراك فيه الإرادة الإنسانية مع الإرادة الإلهية ، فإن هذا الاشتراك هو غالباً المهرب الذي يلجم إليه الجبريون ويسيئون فيه تفسير النصوص .

إننا نستغل الكهرباء في بيوتنا للإنارة والإذاعة والتبريد والتسخين ، فتصور ساكناً جاءه المحصل يطلب منه ثمن ما أفاد من كهرباء ، فقال له : إن التيار مر في الأسلام من عندكم ، والمصابح عندي لا يمكن أن يضيء من ذاته ولو بقى دهراً ! يقول له المحصل : ماذاتقصد؟ يقول : لا أدفع ثمن شيء أنتم السبب الأول فيه ! يقول المحصل : إنك تحرك المفاتيح فتسمع الإذاعة ، وتنير المنازل ... إلخ يقول له الساكن : لو لا التيار الذي أرسلتموه ما تم شيء ... هكذا يقول بعض الناس لله : لو لا إرادتك ما كان شيء ، فلماذا أحاسب؟

وتصور فلاحاً - كما قلت في كتاب لي - زرع حشيشاً أو أفيوناً ، أو أى نبت مخدر ، ثم وقف أمام القضاء يدافع عن نفسه يقول : كيف أحاسب على مزارع الله؟ صحيح أنى وضعت بذرة تافهة ، لكن من الذى غاثها وحملها ثمرها؟ إنه القائل : ﴿أَأَنْتُمْ تَزَرَّعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ﴾<sup>(1)</sup>

كثير من الناس يعالج قضيائاه الدينية بهذا المنطق !

(1) الواقعة : ٦٤ .

نحن نعلم أن الإنسان إذا أراد الذهاب إلى المسجد أو إلى الخمار بقى قلبه يدق بقدر الله ، وبقى جهازه العصبى يصدر أوامره إلى الأقدام لتحرك بقدر الله ، وبقيت الأرض دون خسف ولا زلزال باسم الله ! فهل معنى ذلك أن الله هو الذى دفع هذا إلى المسجد دفعاً ودفع ذلك إلى الخمار دفعاً .

كلا كلا! إن للإنسان إرادة حرة ، بها كلف ، وبها صح اختياره ، وبها تم جزاؤه .  
وكون الله أعانه على ما أراد لنفسه ، أو أنسجه له ما بذر في أرضه ، أو أمده بالتيار الكهربى الذى أنار بيته لا ينفي مسئوليته التامة مما فعل !!

الإرادة ميزة محققة مؤكدة في الكيان الإنساني ، بها حمل أمانة التكليف ، وبها تميز عن الجماد الأصم والحيوان الأعمى ، وبها يعلو أو يهوى ويشكر أو يكفر !  
وعندما يتوجه المرء بمحض اختياره - إلى الإحسان والإساءة فإن تيار الإرادة المبعوث في أرجاء الوجود طيع بين أصابعه ، إن شاء أضاء فمشى في النور ، أو أطأفا فخطب في الظلام .  
وآيات القرآن تؤكد هذه الحقائق ، ويجب أن نعلم أن القرآن يفسر بعضه ببعض  
ويصدقه ويكمله!

إذا قال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ .. ﴾<sup>(١)</sup> فلنسائل أنفسنا : من الذين يشاء الله إضلاليهم؟ ولنسمع الإجابة من القرآن نفسه ﴿ وَيُضْلِلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعُلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَادِبٌ كَفَّارٌ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ كَذَلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾<sup>(٤)</sup> .

ليس الأمر إذن لى عنان رجل صالح كى يتعرض لعذاب الله ، لأن الله شاء إضلالي وتعذيبه ، كلا ، وحشا للبر الرحيم ، العدل الكريم أن يفعل ذلك .

هذا امرؤ اتجه إلى الشر فدفعته الأقدار في طريقه الذى اختاره ، وهل يجني العنبر من بذر الشوك؟

وكلما أوغل الشرير في الطريق زاد سمه الغشاوة المضروبة على بصيرته ، فيظلم القلب وتعجز أهل الأرض عن إنارةه ﴿ كَلَّا بِلَ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> وهكذا يصنع الله بالمجادلين في آياته ، المستكبرين على الحق ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَارٍ ﴾<sup>(٦)</sup> .

(٣) الزمر : ٣ .

(٢) إبراهيم : ٢٧ .

(١) المدثر : ٣١ .

(٦) غافر : ٣٥ .

(٥) المطففين : ١٤ .

(٤) غافر : ٣٤ .

الأساس أن هذا الذي شاء الله إصلاحه ، أصل نفسه أولاً ، فأتم الله له مراده كما قال : ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَرَأَغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾<sup>(١)</sup> وكما قال في موضع آخر ﴿وَمَن يُشَاقِّ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَوَلَّ...﴾<sup>(٢)</sup> . ومن السفاهة الظن بأن الله أزاغ طالب هدى . أو أصل من اتبع سبيل المؤمنين!

وكما يشاء الله إصلاح هؤلاء يهدى إلى الحق من ابتغاهم ونشده : ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدَى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾<sup>(٣)</sup> وقال تبارك اسمه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ﴾<sup>(٤)</sup> وقال : ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾<sup>(٥)</sup> وقال : ﴿وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾<sup>(٦)</sup> ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطَمِّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ﴾<sup>(٧)</sup> . إن المشيئة الإلهية ليست رمزاً للفوضى ، وعندما يقول الله : ﴿وَمَن يَضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾<sup>(٨)</sup> وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلٍّ﴾<sup>(٩)</sup> فالأمر كما شرحنا وكما شرحته آيات أخرى مثل ﴿قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلَيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًّا﴾<sup>(١٠)</sup> أي يزيده حيرة وعمى فيستحيل أن يعينه أو ينقذه أحد ! ﴿وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدًى﴾<sup>(١١)</sup> فيستحيل أن يضرهم أو يتسرد بهم أحد بعد هذا العون الأعلى ! حيث يكون التكليف الإلهي تكون الإرادة الحرة ، وتكون المسئولية الأخلاقية والجناحية في الدنيا والآخرة ! فإذا انعدمت الإرادة لسبب ما فلا مسئولية البتة ، وكيف يكلف الإنسان بما لا يطيق والله سبحانه يقول : ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ﴾<sup>(١٢)</sup> .

قال لي أحدهم : كيف يكون للإنسان اختيار وإرادة الله نافذة في خلقه جميماً؟ قلت : إن الله فاوت بين خلقه ، فهناك فارق بين الجدار والحمار والإنسان ! الجدار لا يحس والحمار لا يعقل ، والإنسان يحس ويعقل ، وله ميزة في تكوينه تجعل له معاملة أخرى غير معاملة الجدار والحمار !!

(١) الصاف : ٥ . (٢) النساء : ١١٥ . (٣) محمد : ١٧ .

(٤) يونس : ٩ . (٥) التغابن : ١١ . (٦) الرعد : ٢٧ ، ٢٨ .

(٧) الزمر : ٣٦ ، ٣٧ . (٨) مرجم : ٧٥ . (٩) مريم : ٧٦ . (١٠) البقرة : ٢٨٦ .

إن معاملتى لسائق السيارة غير معاملتى للسيارة نفسها ، الفارق واسع بين القائد والمقود والراكب والمرکوب !! والمساواة بينهما فى التكليف حمق .

وذكر لي آخر قوله تعالى : ﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهِ يُشَرِّحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يُجْعَلْ صَدْرَهُ ضِيقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

وقال : أليست هذه الآية نصا فى سبق الهدایة الإلهیة والإضلal الإلهی؟ قلت له : أنت واهم تدبر ختام الآية الكريمة تجد مفتاح المعنى الذى غاب عنك ﴿يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ .

إن الرجل الذى خنق صدورهم نشأ عن عدم إيمانهم ، فلما رفضوا الإيمان وغصت به حلوتهم جوزوا بهذا الضيق والخرج ، أما الذين رضوا بالحق واستراحتوا إليه فقد استحقوا الهدایة العليا وكوفئوا بشرح الصدر .

ذلك ، والاختيار بين النهجين يصحب المرء فى كل يوم ، بل فى كل لحظة وهذا هو السر فى أننا نطلب من الله الهدى فى صلواتنا اليومية نحو عشرين مرة بالليل والنهار .

إن ظروفًا هائلة تحيط بنا لا تعرف إرادتنا ولا قدراتنا ما تصنع بإزائها ، وما أشبه الإنسان بزورق هش الصنع ، يعوم فى بحر لجي يغشاه موج من فوقه سحاب هنا يتثبت الإنسان بال توفيق الإلهي ويسأل ربه النجاة .

ومن العقل أن غير بين الأقدار التى تحيط بنا وتحكم فىنا ، والأعمال التى طولبنا بها ونسأل غداً عنها !

وأرى أن إنكار الاختيار البشري فرار من وظائف العبودية ، واتهام لصفات الربوبية ، وهذه جريمة . ما الذى نحاوله بهذا المسلك؟ يقول الله سبحانه : ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً﴾<sup>(٢)</sup> ثم يقول : ﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّئَاتِ بِمِثْلِهَا﴾<sup>(٣)</sup> ثم يقول عن الجزاء الآخر ﴿هُنَالِكَ تَبْلُو كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرَدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقِّ﴾<sup>(٤)</sup> فـأين الظلم أو الجبر فى هذا الصنـيع؟

(٤) يونس : ٣٠ .

(٣) يونس : ٢٧ .

(١) الأنعام : ١٢٥ .

## ١٣. ما دور المسجد في الإسلام؟

﴿فِي بُيُوتِ أَذْنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ . . .﴾<sup>(١)</sup> أحياناً أتصور أن الرفع هنا ليس للدعائم والجدران إنما هو للساحات الظهور التي تخصصت للركع السجود، وبعد أن كانت أرضًا عادية يغشاها أي إنسان أصبحت أرضًا لا يدخلها إلا متوضئ، وبعد أن كانت لأى غرض عادى أصبحت همسة وصل بين الناس ورب الناس، ومهدًا للمراجعة الروحى الذى ينقل البشر من مأربهم القريبة إلى مناجاة الله وتبسيحه وتجيده!

أليس هذا ارتقاء معنوياً للأرض نفسها؟ أحسست ذلك وأنا أطالع ما جاء في السنة المطهرة أن رسول الله ﷺ دخل ذات يوم المسجد ، فإذا هو برجل من الأنصار يقال له : أبو أمامة فقال : « يا أبو أمامة ، مالى أراك جالساً في المسجد في غير وقت الصلاة؟ » قال : هموم لزمنى وديون يارسول الله ! فقال له : « ألا أعلمك كلمات ! إذا قلتهن أذهب الله عنك همك ، وقضى دينك ؟ » قال : قلت : بلى يارسول الله .

قال : « قل إذا أصبحت وإذا أمسيت : اللهم إنى أعوذ بك من الهم والحزن ، وأعوذ بك من العجز والكسل ، وأعوذ بك من الجبن والبخل وأعوذ بك من غلبة الدين وقهر الرجال ... » فقلت ذلك فأذهب الله عنى غمى وقضى ديني .

هذا رجل أحرجته الأيام ، وبدل أن يذهب إلى بيت واحد من الأغنياء يستجديه ، ويرقب الفرج عنده على نحو ما قبل :

يسقط الطير حيث ينتشر الحـ سـ بـ وـ تـ فـ شـ سـ مـ نـ اـ زـ الـ كـ رـ مـ سـ اـءـ !

ذهب إلى بيت الله يرجو جدائ ، وينتظر نداء ! فلم يخب سعيه ، ولم يطل همه .. !

لقد نفعته كلمات تعلمها من صاحب الرسالة غيرت نفسه وحياته .. .

وإذا كان الرسول قد استغرب وجود الرجل في المسجد في غير وقت صلاة فإنه عزم على المسلمين كافة أن يثوبوا إلى المسجد وقت الصلاة وقال : « إن صلاة الجمعة أفضل من صلاة الفرد . بسبعين وعشرين درجة ». 

---

(١) التور : ٣٦ .

وذلك أنه إذا توضأ فأحسن الوضوء ثم خرج إلى المسجد، لم يخط خطوة إلا رفعت له بهادرجة، وحطت عنه خطيئة، فإذا أصلى لم تزل الملائكة تصلى عليه مادام في مصلاه، تقول «اللهم صل عليه اللهم ارحمه، ولا يزال أحدكم في صلاة ما انتظر الصلاة».

والواجب أن تتوطد صلة المؤمن بالمسجد ، وأن يكثر التردد عليه صباحاً ومساءً ، بل ينبغي أن يتعلق به قلبه وأن يزداد له حبه .

قال عبدالله بن مسعود : لقد رأينا وما يختلف عن الصلاة إلا منافق قد علم نفاقه أو مريض! إن كان المريض ليمشي بين الرجلين حتى يأتي الصلاة! وقال:

إن رسول الله علمنا سنن الهدى، وإن سنن الهدى الصلاة في المسجد الذي يؤذن فيه، قال عبدالله: وما منكم من أحد إلا وله مسجد في بيته، ولو صليتم في بيوتكم وتركتم مساجدكم تركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لکفرتم...

وجمهور الفقهاء يرى الجماعة في المسجد سنة مؤكدة ، ولا ريب أن التجمع نزعة أصيلة جادة في تعاليم الإسلام ، وأن الجماعة من شعائره العظمى .

والإسلام يحارب بذلك المذهبان المهزمان الفار من الحياة العاجز عن مواجهتها ، كما يحارب بعض المتدلين الذين يحسبون أنفسهم أذكي وأتقى ، وأن مخالطة الناس تنقصهم! فهم يؤثرون العزلة ويتهمنون الغير ، ويغطون كبراً في صدورهم ما هم ببالغيه .

ولعل أولئك الذين عناهم ابن عباس لما سئل عن رجل يصوم النهار ويقوم الليل، ولا يشهد الجماعة ولا الجمعة؟ فقال: هذا من أهل النار!!

إن رسالة المسجد في الإسلام حشد المؤمنين في صعيد واحد ، ليتعرفوا ويت寒ابوا ، ويتعاونوا على البر والتقوى ويتدارسوا ما يعنيهم من شأنٍ !!

وهذا التلاقي المنشود ليس حشر أجساد ، إنما هو اندماج الفرد في المجتمع على أساس من الحب وطلب مرضاه الله ، وعلى كل مسلم أن يرتفع إلى هذا المستوى ، وأن يقتل نوازع الأنانية إذا حدثته بالعزلة لأمر ما فقد جاء في الحديث : «ثلاث لا يغل عليهم قلب امرئ مؤمن أى لا يحقد أو يخون: إخلاص العمل لله، والمناصحة لأنمة المسلمين، ولزوم جماعتهم فإن دعاءهم محيط من ورائهم» أى إن بركة الله على الجماعة تشمل الكل وإن كان بينهم من هو دونهم كما جاء في الحديث آخر : «يد الله مع الجماعة ومن شَدَّ شَدَّةً في النار» .

ومن رسالة المسجد خلق نظام الصف ، وتعويد المسلمين عليه ، والغريب أن أمتنا أبعد الأم عن احترام نظام الصف والخضوع له . . . مع ما ورد في تنظيم الصفوف بالمساجد من توكييد وتشديد .

وتأمل في هذا الحديث عن أبي مسعود : «كان رسول الله يمسح منا كبنافي الصلاة ويقول: استوا ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم، ليليني منكم أولوا الأحلام والنھى ثم الذين يلونھم» .

وفي رواية : «أقيموا الصفوف، وحاذوا بين المناكب، وسدوا الخلل ولینوا بأيدي إخوانكم ولا تذروا فرجات الشيطان، ومن وصل صفاً وصله الله، ومن قطعه قطعه الله» !!

لقد قرأت في حرب فارس أن صفا من المجاهدين كان يعبر نهرًا ، فسقط كوز أحد المجاهدين فترث الصف كلها حتى عشر الجندي على ما سقط منه !! إنهم يتحركون بروح الجماعة ، ولا يتصرفون كأنهم عقد انفرطت حباته !

وكم يشعر المسلم بالأسى وهو يرى أمتة في زحام الحياة تتحرك بروح القطيع ، لا يهتم المرء إلا بنفسه ومصلحته !! هذا الشعور الهاابط يقتل العشرات في مناسك الحج ، لأن نظام الصف ، والإحساس بالغير مفقود عندنا ، فالمسجد لا يؤدى رسالته !!

ومن رسالة المسجد رفع المستوى الثقافي للأمة ، وذلك عن طريقين : الأول تدبر ما يتلى من القرآن في الصلوات الجهرية وخطب الجمعة ، والقرآن كتاب يتحدث في العقائد والعبادات والأخلاق والقوانين والشئون المحلية والدولية ويصف الكون ويسرد التواریخ مثلما يتحدث عن الله وصفاته وحقوقه سواء بسواء .

وقد كان ذلك المصدر الأول للمعرفة عند السلف ، إذ أن سليقتهم اللغوية مكتنفهم من الاستمداد المباشر من آيات الله ، والحق أن الذين أنصتوا للرسول الكريم وهو يتلو كتابه بلغوا شأوا لا يضارع من السمو الفكرى والتربوى ، فليس عجبا أن ينطلقو مشاعل هدى في أرجاء الأرض وينقلوها من الظلمات إلى النور .

أما الطريق الثاني لتشقيق الأمة فهو الدروس التي انتظمت في ساحات المساجد ، تتناول جميع العلوم بل إن الشعر كان يلقى في المسجد ، وكان الصحابة يستمعون إلى حسان بن ثابت وهو ينشد قصائده السياسية !

ومعروف أن المدارس الفقهية الكبرى كانت في المساجد وأن الأئمة العظام كانوا يلقون تلامذتهم فيها ، والفقه الإسلامي يحتوى على كل ما يهم البشرية من المهد إلى اللحد .

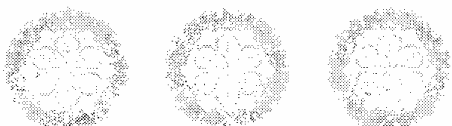
ولما كتبت مديرًا للمساجد وضعت لأيام الأسبوع الستة غير الجمعة ستة دروس في التفسير والحديث والفقه والتاريخ والعقيدة والأخلاق ، أما يوم الجمعة فحسبه الخطبة ، وأعددت لذلك كراسات تحضير تراجع بعنابة . . .

بل وضعت لتعمير سيناء خطة تقوم على إنشاء مستوطنات ، أساسها ثلاثة رجال : إمام مسجد ، ومهندس زراعة ، وضابط جيش ، وتركت اختيار الأماكن للمتخصصين . . .

وكان رأيي أن تبني المساجد في المدن والقرى على أساس مسجد واحد كبير لكل ثلاثة آلاف من السكان . . .

إن المسجد كان القلعة الروحية التي ينطلق منها المجاهدون لمقاومة كل غزو ، وقد قاوم الجامع الأزهر الفرنسيين منذ قرنين حتى احتلوه بخيلهم ، وقاوم الإنجليز أوائل هذا القرن ، وكان يستقبل الأحرار من أقباط مصر الذين يحاربون الاستعمار ، ويؤازرون إخوانهم المسلمين . . وقد روى التاريخ كيف أن امرأة من المصليات سمعت الخطيب يتحدث عن الجهاد - أيام الحروب الصليبية - فقصت شعرها ، وأرسلت الصفائر إلى الإمام مقتربة أن تكون قيد جواد أحد المجاهدين مما جعل المسجد يصبح بالحماس ، وأغرى الرجال بالتفاني . .

هل انهزمت أوربا في حملاتها الأولى إلا بهذه المشاعر ، وهل تراجع الاستعمار الجديد إلا بالروح نفسها؟



## ١٤. لماذا كانت الصلوات خمساً في اليوم؟ وما هو شكل الصلاة المقبولة؟

كما يحتاج الجسم الناشط إلى وجبات غنية تغده بالحرارة ، وتتجدد ما بلى من خلاياه ، وتحفظ عليه عافيته ، تحتاج النفس الإنسانية إلى وجبات أخرى تعينها على التحليق ، وتنعها من الإسفاف ، وتستنقذها من أمواج الفتنة والذهول ، وشتي الأهواء والأقداء !

إن الإنسان - بجواذب من طبعه - يحب أن يذكر نفسه وينسى ربه ، يحب أن يضمن مصلحته وحدها ولا عليه أن يضيع الآخرين ، يحب أن يأخذ ولا يعطي ، وإذا أخذ فالشكرا ثقيل عليه ، وإن شكر فكلمات خفيفة ... ثم لا حق بعد لأحد !!

وقد فرض الله الصلاة على الناس طهرا من هذه الدنيا ، وتربيـة على جميع الفضائل التي تصح بها إنسانيتهم ، وتكمل بها عبوديتهم ، وتم بها رسالتـهم في هذه الحياة ، وهل خلقوا إلا لعبادـته سبحانه؟

وكون الصلوات عدداً معيناً ككون السعرات الحرارية التي يفتقر إليها الجسم عدداً معيناً! لا تتحقق الثمرات المطلوبة إلا بهذا المقدار ، ويقع الخلل المادـي والأدبي بقدر هنا وهناك!

وتنظر إلى حقيقة الصلاة التي شرعها الله للناس ، يقول الفقهاء عن هذه الصلاة : إنها أقوال وأفعال مبدوءة بتكبير الله تبارك اسمه ، ومحـتـومة بالسلام على عبـادـ الله جـمـيعـا ..

قالوا : أما الأفعال فقد استوعبت صور التحية التي كان يتقدم بها الناس إلى رؤسائهم وعظمائهم بعد تحريرـها من المقاصـد الرديـئة! الوقوف الخـاشـع! القعود المؤدب! الركوع والـسـجـود اللـذـان هـما نـهاـية الاستـكـانـة والـاستـسـلام .. !

فأفعال الصلاة أن نقوم لله قاتنين ، وأن نركع ونسجد له معظمين ، وأن نقعد مخبتين قائلين له : إن هذه التحيات التي أديناها ، وكل عمل صالح نقوم به فى حياتنا هو لك وحدك ياربنا الكبير !!

أليس ربنا أهلا لهذه التحيات اللطيفة نقدمها له - سبحانه - صباحاً ومساءً؟

بلى! وهو أهل التقوى وأهل المغفرة .. لذلك يقول الله لكل مسلم : ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَّ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرٌ لِلَّذِاكَرِينَ ﴾<sup>(١)</sup> .

وربما أحس المرء بكلفة في أداء هذا الواجب! واستشقل تكراره ألم نقل الإنسان قليل الشكر؟ لا بأس عود نفسك ﴿ وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> . وتكتنف أفعال الصلاة أو تخللها أقوال كثيرة والمطلوب أن يكون المصلى حاضر الوعي حين يتكلم ، فإذا بدأ صلاته قائلاً : الله أكبر ، فمعنى ذلك أنه في موقف جدير يجمعه مع الله فلينتبه!

ويسمى الفقهاء هذه التكبيرية تكبيرة الإحرام ، لأن الإنسان حرم على نفسه الانشغال بشيء آخر لأنه شرع في مناجاة الله ، والالتفات إليه وحده .. والأقوال التي يرددتها المصلى كثيرة ، لعل أهمها تلاوة ألم الكتاب ، وقراءة هذه السورة ليس اختبارا في الحفظ! فإن كلماتها تمثل لقاء حيا بين الله وعبده ، العبد يتكلم والسيد يجيب!

في الحديث القدسى : «قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين، فنصفها إلى ونصفها إلى عبدى ولعبدى مسأل...» ..

إذا قال العبد : ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ قال الله عزوجل : حمدنى عبدى!  
إذا قال ﴿ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ قال الله : أشنى على عبدى..  
إذا قال : ﴿ مَالِكُ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ قال : مجدى عبدى..  
إذا قال : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ قال : هذا بينى وبين عبدى ولعبدى مسائل..

(١) هود: ١١٤ .

(٢) هود: ١١٥ .

وإذا قال : ﴿ أهدا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ قال : هذا العبدى، ولعبداى ماسأله أى أعطيته ما طلب..

وتكرار هذه المعانى حق ، فإن نعم الله متراصفة توجب تكرار الشكر ، وذكر الله بصفاته العلا ، وأسمائه الحسنى ثناء صادق ومدح مستحب ، والشعور بيوم الدينونة وملكه القائم على كل نفس بما كسبت يكفى الغرور بالدنيا ..

وتعهد المصلى أن يعبد الله وحده ، ويستعين بالله وحده هو رب التوحيد . فإذا  
وفى المصلى بعهده ، وسأل ربه من رفده منحه ما يطلب ، وأفضل ما يطلب الإنسان  
هدى يقيه الانحراف ، ورضا يقيه الطرد ، ونعمة تقرّ بها عينه ، وسدادا يقيه  
الحيرة .. ! الظفر بذلك سعادة الدنيا والأخرى .. !

ومع فاتحة الكتاب يقرأ المرء ما يشاء من الكتاب نفسه . وفي هذه الزيادة معرفة  
أكثر بالوحي الأعلى ، وما فيه من تبصرة بشئون الحياة كلها ..

ثم يركع المصلى مسبحا ربه العظيم ، فكم من سكان الأرض يشرك به أو يجحد  
وجوده ، أو يجهل ماينبغى له من نعوت الكمال ، أما المسلم فهو يخالف أولئك  
جميعا وينزه ربه عما لا يليق به من نقائص . وهو موقن بأن تنزيهه هذا قد صعد  
إلى الله الجديр به ولذلك يرتفع من رکوعه قائلا : سمع الله لمن حمده.. أى استجابة  
الله لمن أثني عليه وحمده .

وكان رسول الله ﷺ يرفع من رکوعه أحيانا ويقول : « اللهم ربنا لك الحمد ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما من شئون بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد . وكلنا لك عبد . لا مانع لما عطيت ولا معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد » !!

ومعنى الجملة الأخيرة أن المرء لاينفعه عند الله ما نال فى الدنيا من حظوظ الرفعة والنعمة ، فليس فى ذلك دليل على الرضوان إلا على ﴿ اللَّهُ يَسْطُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرَحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ﴾ (١) .

ثم يهوى المصلى ساجدا يسبح اسم ربه الأعلى ، ومع كل رکوع سجودان!  
والإنسان يكون فى أزكى الأحوال وأشرفها عندما يضع جبهته على الأرض بين  
يدى ربه ، فليدع بما شاء .

(١) الرعد : ٢٦ .



وكان النبي أحياناً يقول في سجوده: «سجد وجهي للذى خلقه وصوره وشق  
سمعه وبصره، تبارك الله أحسن الخالقين» أو «سبحان ذى الملكوت والجبروت والعظمة»  
وهذه الحركات كلها يكتنفها التكبير بدءاً أو ختاماً ..

وفي القعود الأول أو الأخير يذكر المرء لربه أن كل ما سبق من أفعال وأقوال  
تحيات لوجهه الكريم ، فهو يقول : التحيات لله ، والصلوات الطيبات ، ثم يلقي  
السلام على صاحب الرسالة العظمى لقاء ما علم وربى وأرشد ، وكأن هذا السلام  
إشارة إلى أنه الأسوة الحسنة ، في إقام الصلاة ، وسائل الشرائع التي جاء بها! ثم  
يرسل سلاماً آخر على نفسه وعلى عباد الله الصالحين .. !

ما أحلى هذه الكلمات كلها ، وما أشرف الصلاة التي يكلف المسلم بأدائها ..

والملهم أمران : أحدهما عقلى والأخر قلبى! أما العقلى فيجب أن يعلم ما يقول ،  
ويعرف ما يناجى ربه به فقد جاء فى السنة أن المرء لا يكتب له من صلاته إلا ما عقل  
منها! أما أن يكون سكران بخمرة الدنيا وشواقلها ، ثم يقف تائها لا يدرى ما يتكلم  
به فهذا هبوط وضياع ﴿لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَأَتُمْ سُكَارَى حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ﴾ (١).

أما القلبى فإن الصلاة تورث الخشوع والأدب والخشية ، وهى معراج روحى يرقى  
بصاحبها إلى الملا الأعلى ، إنها - إن أقيمت كما شرع الله - توبة كاملة تمحى الخطايا  
محوا ، وتطهر النفس قال عليه الصلاة والسلام : «رأيت لو أن بباب أحدكم نهرًا  
يغتسل فيه كل يوم خمس مرات، ما تقولون أيقنى ذلك من درنه شيئاً؟ قالوا: لا يبقى  
ذلك من درنه. قذاه. شيئاً! قال: «فذلك مثل الصلوات الخمس يمحى الله بها الخطايا».

والأساس أنها تعصم من الخطايا ، وتحول دون مواقعتها كما قال تعالى : ﴿إِنَّ  
الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ (٢).

بيد أن البشر ضعاف وقد تهوى إرادتهم أمام إغراء ما ، ويزلهم الشيطان فهل  
ييأسون من تسام ومتاب وعود إلى الله؟ كلا ، فليفزعوا إلى الصلاة فهى تنقى  
أرواحهم وتشد عزائمهم إلى الصراط المستقيم ، المسلم لا يذهب إلى كاهن يأخذ  
بيه ، فليس الكاهن خيراً منه ، ولو فرضنا أنه خير فما ينفع إلا نفسه ولا مفرز إلا  
إلى الله ... .

(١) النساء: ٤٣ .

(٢) العنکبوت: ٤٥ .

## ١٥. مَا يرمي إلَيْهِ الوضوء؟ وَمَاذا لا تصح الصلوة إلَّا بِهِ؟

نظرت إلى بعض الأشجار القريبة منا وكان غبار الجو قد كساها ، وجعل أوراقها داكنة ، فلم تشر انتباها وخلفتها دون توقف .. وشاء الله أن تمطر السماء بعد قليل ، وكان مطراً غزيراً ، ومررت بالأشجار نفسها فكان منظرها عجباً كانت خضرتها تزهو ، والأوراق تحت أشعة الشمس تلمع! فقلت : ما أحسن النظافة ، أبرزت الخلقة الطبيعية في جمالها الأصيل ، وبعثت النفوس على الإعجاب ..

كذلك جسم الإنسان ، إن النظافة تجلوه وتزكيه ، والجسم الإنساني أحوج من غيره إلى التطهير الدائم ، لأن متابعيه لا تجنيء من الغبار وحده ، وإنما تجنيء من إفرازات الجلد والأعضاء ونفايات الأجهزة التي لا تهدأ حركتها ، ولم أمر نظاماً للتنقية والتطرية أدق من التشريع الإسلامي في احترام الجسم وإزالة القذى عنه ، واستئصال ما ييشينه واستبقاء ما يزيشه ..

والوضوء من شعائر الإسلام المطردة في الحياة الإسلامية ، وهو من الوضاءة أي الحسن الباقي ، ومعنى ذلك أنه فوق النظافة أنه تخلية وتحلية ، والنظافة قد تعنى إزالة الأوساخ وحسب!

كلمة الغسل في اللغة لا تعنى إسالة الماء فقط ، يقال : غسلت السماء الأرض إذا كان المطر بالغ الشدة ، وإذا فرض الإسلام غسل أعضاء معينة فهو يريد تدليكتها بما يظهرها ولا يترك أثراً منفرأ فوقها .

وقد أوجب الإسلام الوضوء كما فرض جملة من الأغسال التي تشمل الجسد كلها! ونستطيع جعل الوضوء رمزاً لفلسفة الإسلام في تكريم الجسم الإنساني وإعزازه إذ إن هناك عقائد تعلن حرباً على هذا الجسم ، وترى الارتقاء في إهماله وإنحافه والجور عليه ، وذلك في زعمها لترقية الروح .

والواقع أن الإنسان معنى ومبني وقلب وقالب ، وعزل المادة عن الروح صعب .

والمفروض أن يكون المعنى الشريف في مبني نظيف ، وأن يكون القلب الطيب في إهاب نفيس ..

روى مسلم عن عمر بن عبسة رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ : سأله رسول الله ﷺ : كيف الوضوء؟ قال : «أما الوضوء فإنك إذا توسلت فغسلت كفيك، فأنقيتهم، وغسلت وجهك، ويديك إلى المرافقين، ومسحت رأسك، وغسلت رجليك إلى الكعبين، خرجمت من خطاياك كيوم ولدتك أمك» !

قال أبو أمامة : يا عمر بن عبسة، انظر ما تقول؟ أكل هذا يعطى في مجلس واحد؟  
قال عمر : أما والله لقد كبرت سنى، ودنا أجلى، وما بى من فقر فأكذب على رسول الله ﷺ ، ولقد سمعته أذنائى ووعاه قلبي من رسول الله.

والواقع أن الجزاء المذكور ليس على مجرد الوضوء ، فإن الوضوء وسيلة إلى الصلاة ، وهذى وذاك مظهراً لإيمان حسن ، ومساعدة إلى رضوان الله ، فالثواب الوارد منظور فيه إلى جملة هذه الخصال المترابطة ، وقد تأكد هذا المعنى من أحاديث كثيرة ..

والوضوء وحده لا يصلح إذا كان الجسم بحاجة إلى تطهير تام ، كما في حالة الجنب والخائض والنساء ، وقد أمر الإسلام بتتبع ما يلوث البدن حتى لا يبقى أي أثر لنجس ، وكانوا قدّيماً يستعينون بعض الأعشاب والألياف لإدراك النظافة المطلوبة ، وفي عصرنا توصل العلماء إلى مواد كثيرة يمكن استخدامها لتحقيق هذا الغرض!

إن المعلم كالطيب ، كلّا هما يريد الكمال للإنسان ، والطيب في كشوفه وعلاجهاته يتناول الجسم كله لا يستثنى منه شيئاً ، وكذلك فعل الإسلام وهو ينقى البدن وبجمله ، أنه لم يتحرّج من ذكر شيء منهم وفي الحديث قال رسول الله ﷺ : «الفطرة خمس: الحشأن، والاستحداد. إزالة الشعر حول الموضع الحساسة. وقص الشارب، وتقليل الأظافر، وتنف الإبط» .

أي إن من المحافظة على الفطرة السليمة - وهي جوهر الدين - أن يتعهد المرء بدنه بهذه الآداب ..

ومن أطال شعر رأسه وجب عليه أن ينظفه ويسرحه ولا مانع من تعطيره ، ففى الحديث : «من كان له شعر فليكرمه» !!

ولا بد من غسل الفم وتعهد الأسنان ومنع الفضلات من التخلّف بين الثنايا ، إن الفم المتغير الرائحة بلاء على صاحبه ، ومصدر أذى لأصحابه ، وقد أسقط الإسلام

صلوة الجماعة عن الأبنر !! كما ندب من أكل ثوماً أو بصلًا أو فجلاً أن يبتعد عن المجالس العامة ، وتعاليم الإسلام في استعمال السواك كثيرة ، ويمكن الاستعانة بالمعالجين التي تنظف الفم ، وقد تغنى مكان السواك ..

والغريب أن الإسلام لم يكتف بالطهارات التي قررها ، بل ضم إلى ذلك التزيين الذي يصلح الهيئة ، ويجلب الاحترام ، وقد روى أبو داود والنسائي عن عائشة رضي الله عنها قالت: «أوْمَات امْرَأة مِنْ وَرَاءِ سُرْتِ، بِيَدِهَا كِتَابٌ! إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَبَضَ يَدَهُ! وَقَالَ: مَا أَدْرِي، أَيْدِرْجَلْ أَمْ يَدِ امْرَأَة؟ فَقَالَتْ: بِلَ يَدِ امْرَأَة! فَقَالَ لَوْكَنْتِ امْرَأَة لَعَفِرْتِ أَظَافِرَكِ. يَعْنِي بِالْخَنَاءِ - أَى لَظَهَرَتْ حُمْرَةُ الْخَضَابِ عَلَى الْأَظَافِرِ!! وَعَنْ عَائِشَةِ أَيْضًا أَنْ هَنْدَ بْنَتَ عَتْبَةَ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، بِإِيمَانِي، قَالَ: لَا أَبَا يَعْكُحُ حَتَّى تَغْيِيرِي كَفِيلُكَ كَأَنَّهُمَا كَفَاسِبِعَ. أَى وَحْشٌ !!

والتجمل شيء غير التبرج ، التبرج إهادة الغرائز الساقنة بصورة تميل بها نحو الإثم! أما التجميل فهو إبراز الجمال الطبيعي في إطار العادي المعتدل ، وجمال الأنوثة غير جمال الرجلة ، والإسلام يرفض تشبيه أحد الجنسين بالأخر ، وليس معنى نهى المرأة عن التبرج أن تكون دمية المظهر أو كريهة الرائحة ، كلا فلتكن حسنة الهيئة مع الاحتشام ، ولتكن طيبة الرائحة دون تعطر صارخ .. !

قلنا : إن الوضوء من الوضاءة ، أى الحسن والملاحة والإشراق! والحياة الإسلامية الأولى كانت آية في النظافة والارتقاء ، فلما ساء معنى الدين وانحدر مستواه ظن البعض أن الهيئة الرثة من الدين وأن إهمال الجسم دليل على التقوى وطلب الآخرة! الحق أن الشكل الفوضوي دليل موضوع مشوش وأن من أهمل حق بدنـه لا يؤمن على كثير من الحقوق ..

أما نستحي - وقد أضاف الله الزينة إلى نفسه - أن ننأى عنها؟ ألم يجئ في الكتاب العزيز: ﴿قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظَّيَّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾<sup>(١)</sup> .. ؟ إن الله يريد وضاءتنا فلم نريد نحن الدمامـة والرثـاثة؟!

إن الوضوء رمز إسلامـي لكل أسباب النظافة والزينة ، على أن يكون وراء ذلك بداهة فكر نظيف ، وأدب رائق جميل ، فيكمـل الإنسان جوهـراً ومظهـراً وحقيقة وصورة!

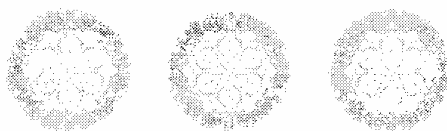
\_\_\_\_\_. (١) الأعراف: ٣٢.

والوضوء ليس شرطاً لذكر الله سبحانه وتعالى ، فالمسلم يستطيع أن يذكر ربه في أوقاته كلها جنباً أو طاهراً ، بل يستطيع أن يقرأ القرآن الكريم - فيما أرى - و يستطيع الحائض ذلك . والمؤمن لا ينجس أبداً والجناة عارض لبدنه يمكن الخلاص منه على عجل ..

أما الصلوات المكتوبة كلها ، فيستحيل الدخول فيها دون طهر ، والوضوء كافٌ لمن قام به حدث أصغر ، أما الحدث الأكبر فلا بد من الغسل ..

إنما اشترط ذلك حتى لا يتجرأ المؤمن في شئون النظافة ، ويتركها لأى عذر ينويه ، فما أسرع الناس إلى الترخص فيما لم يلزموه به حتماً ، وإذا كانت الصلاة من أركان الإسلام الخمسة ، فإن النظافة تعد من الأركان لأنها تمهد لاماناص منه للصلاة ، ثم جاء تعبير القرآن بعد ذلك أعم وألطف إذ أمر باتخاذ الزينة عند الوقوف بين يدي الله : ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ...﴾<sup>(1)</sup>.

والنظافة خلق قبل أن تكون عادة تتبع الغنى أو الفقر ، ومن كان شديد الحس بظهور جسمه لن يعد أية وسيلة تجعله تقينا وسيماً ، وكم من فقير نظيف ، وغنى متجوّج .. !



(1) الأعراف : ٣١ .

## ١٦. ما حكمة الحج، ولماذا كان الطواف حول الكعبة وهي بناء من حجر؟

سمعت أحد الدعاة يقول : إن الله كلفنا بما نعقل فأطعنا ، فأراد أن يبلونا بأفعال الحج ليり : أنطيه فيما لا نعقل أم نعصيه؟ قلت له : هذا كلام ردء ، وأفعال الحج ترتبط بحكم لا ينكرها العقل ، وقد شرحتها فى موضع آخر ولا بأس من إعادتها هنا .

إن الأم تغالى بكثير من ذكرياتها ، وتقرن به مشاعر نفسية واجتماعية بعيدة المدى ، وقد رُبط النصارى بقبر المسيح وطريق الآلام ، كما يقولون ، وربط اليهود أنفسهم بحائط المبكى ، وأسسوا عليه حقوقاً ما أنزل الله بها من سلطان! فلماذا يستغرب من المسلمين أن يرتبطوا بأماكنهم المقدسة ، ارتباطا - يبدو - عندما يدرس - أقرب إلى الرشد ، وأبعد عن الوهم؟ ..

الكعبة هي البيت الحرام الذي بنى لتقام فيه وعنده الصلوات لله وحده ، وقد  
قيل لإبراهيم وهو يؤسسه ﴿لَا تُشْرِكْ بِي شَيْئاً وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّائِفَيْنَ وَالْقَائِمَيْنَ وَالرُّكْعَ  
السُّجُود﴾ (١).

وهذا المسجد الحرام - أعني الكعبة - هو أول مسجد بنى فى الدنيا لتوحيد الله ، ونبذ الشركاء ، وتحقيق العبادة لرب العالمين .

أليست لهذه الأولية حقوق؟ بلـى . وطبيعة هذه الحقوق ألا يشاد مسجد فى العالم إلا اتجه إليه وشاركه غايتها فى التوحيد الخالص! وكذلك من هذه الحقوق المقررة أن ينبعث كل قادر ليزور هذا المسجد الذى أصبح قبلته حـيـا وـمـيـتاـ !

هذه المعانى هي التى ذكرها القرآن الكريم فى أثناء الحديث عن هذه الكعبة :

(١) الحج : ٢٦ .

﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بَسَكَهُ مُبَارَّكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَلَلَّهِ عَلَى  
النَّاسِ حُجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾<sup>(٢)</sup> ﴿فَلَنُولَّنَّكَ قَبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ  
شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحِيثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ﴾<sup>(٣)</sup> ...

من أجل ذلك تبعث الوفود من المشارق والمغارب لترى البيت الذي تصلى إليه ،  
ولتطوف حوله طاف تقدير واحترام !

ماذا يقول الحجاج وهم يطوفون بهذا البيت ؟ يقولون : « لا إله إلا الله وحده لا شريك  
له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر » ! يقولون : « سبحان الله والحمد لله ولا إله  
إلا الله والله أكبر » ..

إنهم لا يعبدون البيت وإنما يعبدون رب البيت ، والطواف كما أجمع العلماء -  
صلاة لابد لها من طهارة البدن ولا بد فيها من خلوص القلب لله .

ومن زعم أن الكعبة كلها أو بعضها يضر أو ينفع فهو خارج من الإسلام .

ومن حق رب البيت أن يضع طريقاً لزيارة بيته ، فإذا جعلها طوافاً من سبعة  
أشواط فليس في الأمر ما يستغرب ، ففي طول الدنيا وعرضها توضع طرائق شتى  
للاستقبالات والاستعراضات !!

وحكمة أخرى لا تقل جلاً عن سابقتها ، تفسر الطواف حول البيت العتيق ،  
إن الأمة الإسلامية التي تبلغ ألف مليون من البشر ، بدأت دعوات حارة على السنة  
الرسولين الكريمين اللذين توليا بناء هذا البيت ! دعوة ملؤها الاستسلام لله ، والرغبة  
في مد عبادته من الآباء إلى الأبناء إلى الأحفاد إلى قيام الساعة ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا  
مُسْلِمِينَ لَكَ وَمَنْ ذُرِّيَّتَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ..﴾<sup>(٤)</sup> كما أن هذين الرسولين الكريمين  
دعوا الله أن يجعل في هذه الأمة نبياً يعلم ويربى ويتلوا آيات الوحي الصادق ،  
فكان بعثة النبي الخاتم بعد قرون طوال !

أهناك ذكريات تاريخية أعز من هذه الذكريات ؟ فإذا لم يحج المسلمون البيت  
الذي بدأ عنده تاريخهم ، فأين يحجون ؟ وإذا لم يقصدوا البيت الذي كان نبيهم  
دعوة مخبورة في ضمير عند بنائه استجابها الله وباركها ، فأين يقصدون ؟

(١) آل عمران : ٩٦ . (٢) آل عمران : ٩٧ . (٣) البقرة : ١٤٤ . (٤) البقرة : ١٢٨ .

إن الكعبة بناء من حجر ، ما يغليها أن تكون بناء من ذهب ولا يرخصها أن تكون من خشب ، المهم هو المعنى الذي يحفلها .. !

رجل واحد هو في طاقته أمة! أحب الله من أعماق قلبه ، وألقى في النار لحرسه على توحيد ، وخاصم الملوك والجماهير لإعلاء هذه الحقيقة ، وتنقل بين أرجاء رحبة من الأرض يدعو ويجادل ، طوحت به سياحاته إلى هذا المكان النائي ليشيد على أنقاض الوثنية حصناً للتوحيد ، ويسأله ربها وهو يبني أن يجعل من عقبه أمة تحمي الحق وترفع رايته ، أكان للناس عجبًا أن تهرع هذه الأمة بعدها تخوض عنها الغيب لتزور المسجد الذي وضع أبوها ، وتهتف من حوله بشعار التوحيد؟

إن الأب الراحل دعا الأجيال لتزور بيت الله ، وتوثق حبّالها بالعقيدة التي أنشأته ، ووقع في قلوب الألوف المؤلفة صدى هذا النداء ، فأتت من كل فج تقول :  
لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك!

فهل تفهم هذه الوفود الموحدة بأنها وثنية؟ أليست هذه السفاهة بعينها ...؟

إن بعض الناس لا يدرى المعانى العظيمة التى تحف مناسك الحج ، وقد يكون الحجاج أنفسهم من هذا القبيل!

نظرت إلى «المسعى» وهو يوجّح بحشود كثيفة تطوف بين الصفا والمروة ، وساعلت نفسي : إن هذا السعى بين الجبلين الصغيرين شرع لترسيخ عقيدة التوكل على الله ، وإن وهـت الأسباب المادية ، فهل الساعون يعون ذلك؟

من قرون خلت كانت هذه البقعة يسودها صمت الوحشة والانقطاع ، لا أنيس هنالك ولا عمران ، جاءها إبراهيم عليه السلام بأمرأته وابنه الرضيع ، ثم قال : للأم الضعيفة : سأتركك هنا .. !

وتساءلت هاجر دهشة : تركنا هنا أنا وإسماعيل ..؟ حيث لا زرع ولا ضرع ، ولا دار ولا ديار؟ قال : نعم . قالت : أللله أمرك بهذا؟ قال : نعم ..

- إذن لا يضيئنا !! وانصرف الأب لا يدرى ماذا سيقع له ولا ما سيقع لأسرته ، لقد نفذ ما أوحى إليه به وحسب!

ونفذ الراد والماء من هاجر ، وجاءت الساعة الحرجة ، وانطلقت الأم بين الربوتين الجاثمتين على صدر الوادى تبحث عن غوث للرضيع الذى يوشك أن يهلك .

وبعد أمد جاء الملك وفجر بئر زمم ، وحامت الطير حول الماء الدافق ، وأحس الناس ما جدّ فأقبلوا على المكان يعمرونه!

إن ثقة هاجر في الله أثمرت الخير ، ولم يخذلها الله بعدما آوت إليها ..

والتوكل على الله - مع ضعف الأسباب أو انعدامها - زاد يحتاج إليه المجاهدون ، والمضطهدون ، يعتمدون عليه في اليوم الكالح كى يسلمهم إلى غد رابع .

وقد خسر المسلمون معارك كثيرة ، كانوا جديرين بكسبها لو استندوا إلى الله ، ولكنهم خاروا لضعف يقينهم ثم هنوا في أرضهم!

هل يعي ذلك الساعون بين الصفا والمروة؟ وهل عرفوا عقبى التوكل عندما يمثلون الدور الذى قامت به أم إسماعيل وهى تتحرك جيئة وذهاباً بين الربوتين؟

قال التاريخ : واعتراض الشيطان إبراهيم لما ترك أسرته بالوادى المفتر ، يقول له : كيف تنفذ أمراً فيه هلاك أهلك ، لأن الله أمرك؟! فقد ذهاب إبراهيم بمحضيات التقاطها من التراب ، فكانت تلك سنة رمي الجمار فيما بعد !

إن مناسك الحج تنمية لعواطف المسلمين نحو ربهم ودينهم وماضيهم وحاضرهم .

ويكفى أنها تجتمعهم من أطراف الأرض شعشاً غبراً لا تفرق بين ملك وسوق ، ولا بين جنس و الجنس ، ليقفوا في ساحة عرفة في مظاهره هائلة ، الهتاف فيها لله وحده ، والرجاء في ذاته والتکبير لاسميه ، والصراعه بين يديه ، فقر العبودية ظاهر! وغنى الربوبية باهر! ومن قبل الشروق إلى ما بعد الغروب لا ذكر إلا لله ولا طلب إلا منه سبحانه ..

إن الحج من الناحية الروحية إذكاء مشاعر ، وتجديد عاطفة . ومن الناحية الاجتماعية فرصة ثمينة للتوجيهات الجامعية التي تكفل مصلحة المسلمين العليا .

ولكى ندرك ذلك ندرس كيف حج المسلمون في السنة التاسعة والسنة العاشرة للهجرة .

في السنة التاسعة رجع الحجاج وقد تلقوا تعليمات بقطع علاقاتهم مع العابشين بمعاهداتهم ، ومعاملتهم بالشدة بعدما فشل اللطف معهم ..

وفي السنة العاشرة وضعت تقاليد إنسانية وأداب عامة تضمنتها الخطبة الجليلة التي ألقاها الرسول ﷺ في حجة الوداع ..

فهل يسمع المسلمون شيئاً ذا بال عندما يحجون في هذه الأيام؟

## ١٧. ما هي دار الحرب، وما هي دار الإسلام؟

يقصد بدار الإسلام جميع الأراضي التي يعمرها المؤمنون برسالة محمد ﷺ ، العاملون بكتابه وسنته ، المنفذون لشرياعه ، والمنضمون تحت لوائه . ويقصد بدار الحرب جميع الأراضي التي يقطنها الكافرون بهذه الرسالة ، الخاصلون لها ، المعترضون لدعوتها ..

قد تتسع هذه الدار فتشمل كل الأوطان التي غزانا منها الصليبيون القدامى ، أى أوربا كلها تقريباً! وقد تتسع لتشمل كل الأقطار التي أغارت منها التتار علينا ، فوصلوا من الصين إلى فلسطين! ، وقد تضم كتابيين ، ووثنيين ، وملحدة! وقد سميت هذه البقاع وأهلوها دار حرب من باب المعاملة بالمثل - كما يتبيّن ذلك قريراً - فإن أرض الإسلام لم تكن لها حرمة عند أعدائه فلم تصان أرض أولئك الأعداء ..؟!

على أنني أشعر بالألم لهذه الجفوة القاسية وأسى لإنسانية انقسمت على هذا النحو الدامى ، وتاريخ ملىء بالإحن والحروب!

لم تكن هناك جسور تصل بين الدارين ، ولا عهود تؤمن الأتباع من هنا ومن هناك ، بل كانت هناك تيارات من الجدل والمهاترة تشعل الأحقاد ، وتورثها للأحفاد ، وليس بين الفريقين إلا ما يقوله الشاعر :

الله يعلم أنا لا نحبكم  
ولأن نلومكم ولا تحبونا  
كل له نية في بعض أصحابه  
بنعم الله نقل لكم وتقلونا!!

من المسئول عن ذلك؟ قبل أن أذكر ما عندي أذكر ما قاله أقطاب القانون الدولي عند الأوروبيين ، وهي أقوال نقلتها عن كتاب «المجتمعات الدولية الإقليمية» المقرر في معهد الدراسات العربية العالمية بجامعة الدول العربية .

المؤلف رجل محايده لم يره أحد يوماً في ميدان الدعاية الإسلامية هو الدكتور محمد حافظ غانم وزير التعليم العالي الأسبق ..

كتب تحت عنوان «العائلة الدولية كانت تستبعد دار الإسلام من حظيرتها»

فقال : «منذ نشأة القانون الدولي الحديث كان من المقطوع به اعتبار الإسلام خارج نطاق العلاقات الدولية! وعدم الاعتراف بتمتع الشعوب الإسلامية بالحقوق التي يقررها هذا القانون»<sup>(١)</sup>.

وعلى هذا الأساس لم يكن الفقهاء الأوروبيون راغبين في اعتبار الدولة العثمانية جزءاً من الجماعة الدولية ف «جروسيوس» أبو القانون الدولي قال بوجوب عدم معاملة الشعوب غير المسيحية على قدم المساواة مع الشعوب المسيحية! ومع أنه يرى القانون الطبيعي مجيئاً لعقد معاهدات مع أعداء الدين المسيحي إلا أنه نادى بتكتل الأمراء المسيحيين ضد أعداء العقيدة .

و«جينتليس» هاجم «فرانسوا الأول» ملك فرنسا لعقده معاهدة مع السلطان سليمان القانوني - الخليفة العثماني - سنة ١٥٣٥ م مع أن هذه المعاهدة أقامت سلاماً بين الدولتين وأغفت الرعايا الفرنسيين من دفع الجزية التي كانت مقررة على غير المسلمين إذا ما أقاموا في دار الإسلام! ومنحتهم امتيازات دينية وقضائية .

وذلك على أساس أن هذه المعاهدة تقيم تعاوناً بين ملك مسيحي وبين غير المؤمنين!

أقول : وهو تعاون - في نظر رجل القانون الدولي - لا يجوز بل يجب أن يبقى التناكر والتعادي بين الفريقين ، وأن تهياً الفرص لسفك المزيد من الدماء! بم نعلق؟  
﴿قُلْ لَا تُسَأِّلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسَأِّلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبِّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ<sup>(٢)</sup> ..

يقول المؤلف : بل لقد ذهب فقهاء آخرون إلى أنه من الممكن إقامة سلام دائم في أوروبا ، على أساس تكتيل الدول المسيحية ضد العثمانيين - أى ضد المسلمين - وظهرت عدة مشروعات من هذا النوع .

ويستطرد المؤلف - بعد شرح هذه المشروعات - فيقول : إن الدولة الأوربية في تعاملها مع الشعوب الإسلامية كانت تنظر إليها كجماعات همجية غير جديرة بالتمتع بقواعد الحرب! وقد اعتبر الاستيلاء على أراضي المسلمين عملاً فاضلاً يدعو إلى الفخر . !!

(١) جميع العبارات المنقولة هنا مؤصلة براجعتها العلمية والأجنبية وقد أثبتتها كلها في كتابي «كفاح دين» .

(٢) س١: ٢٥، ٢٦ .

ثم يقول المؤلف : ونخلص مما تقدم إلى أنه حتى النصف الأول من القرن التاسع عشر لم تكن الدولة العثمانية أو أية دولة إسلامية أخرى تتمتع بحقوق القانون الدولي .

هكذا كانت النظرة إلينا حتى بدايات العصر الحديث! والواقع أن رجال الحرب والسياسة والقانون ، كانوا قبل الحروب الصليبية وبعدها ينظرون إلينا ببغضاء عميق ، وقد ورثوا عن آبائهم كفراً برسالة محمد ورغبة جامحة في تشويهاها والقضاء عليها!

محمد مدع لا صلة له بالنبوة! وأتباعه مخدوعون لا يقبل منهم إيمان ، وليس لهذا الدين ولا لمن دخل فيه حق مادي أو أدبي ينبغي أن يراعى ! إنهم خارجون على القانون فمن اغتالهم أو اجتاحهم لم يرتكب إثماً!  
ماذا يفعل المسلمون إذا رأوا هذا الحيف ، وهم موقنون بأن الله واحد ، وأن رسle كلهم - ومعهم محمد - حق؟

إذا اعتبرت أرضهم دار حرب اعتبروا أرض غيرهم دار سلام؟ هذى بلاهة !!  
كان عباد الأصنام يشمئزون من عقيدة التوحيد! ويرفضون سماع شيء عنها :  
﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفُورًا﴾<sup>(١)</sup> .  
ليكن ﴿لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَتُمْ بَرِيئُونَ مِمَّا أَعْمَلَ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .  
لا ، لن ندعك تدعوا ولن ندع الآخرين يتبعونك ، والسيف هو الحاكم! ويصور القرآن الموقف في هذه العبارة ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىٰ يَرُدُّوكُمْ عَنِ دِينِكُمْ إِنْ أَسْتَطَاعُوا﴾<sup>(٣)</sup> .

فإذا تجاوزنا الوثنين إلى أهل الكتاب وجدنا الصغار أشد ، والأنياب أحد .. إنهم لا يطيقون سماع كلمة عن الإسلام ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَهَنَّدُوا﴾<sup>(٤)</sup> .

كل الفريقين من يهود ونصارى يريد أن ننسليخ عن ديننا وتتبعه!  
إننا يا قوم أعرف بموسى وعيسى ، وأرجعى لتراثهما الصحيح ، وأسرع إلى مرضاه الله الذي أرسلهما ، وأرسل بعدهما محمدا ..

(٢) الإسراء : ٤٦ .

(٤) البقرة : ١٣٥ .

(١) يونس : ٤١ .

(٣) البقرة : ٢١٧ .

لَا لَنْ نُصْفِلُكُمْ ॥ وَلَنْ تُرْضِيَ عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبَعَ مِلَّتَهُمْ .. ॥<sup>(١)</sup>  
ويبذل أهل الكتاب جهود المستميت لسحق الدين الجديد ، وتعويق المصدرين  
له ، وصرفهم ولو إلى الإلحاد أو الوثنية !!

وإنك لترى تقرير الأسى والغضب فى تعليق القرآن على هذا الموقف الوسيع  
﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَمْ تَكْفُرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا تَعْمَلُونَ ٩٨ ﴾  
أَهْلَ الْكِتَابَ لَمْ تَصْدُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مِنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عَوْجًا وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا اللَّهُ  
يَغْافِلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ॥<sup>(٢)</sup> .

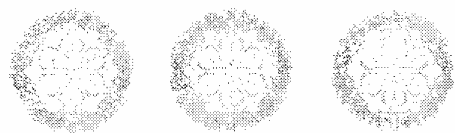
ماذا يصنع المسلمون بإزاء هذه العادات الخبيثة؟ إن الذى يطلب منهم  
الاستكانة لها لا ذرة لديه من عقل ..

وها قد طلع العصر الحديث ، عصر عصبة الأمم ، ثم هيئة الأمم ، ومجلس الأمن ،  
وقيل إن للإنسان حقوقا ، وللشعوب كرامات! فهل اختفت المواريث القدرة فى تاريخ  
العالم وتخلصت البشرية من طبائع الظلم والغبن؟

إن قضية فلسطين نموذج لشر ضروب التعصب ، فقد طرد شعب مسلم من داره ،  
وحلت محله إسرائيل ، وقالت الدولة الراقية ؛ لقد خلقت إسرائيل لتبقى ...

وستتبع فلسطين أقطار أخرى مادامت جزءاً من أرض الإسلام لأنها فى نظر  
الاستعمار القديم والحديث دار حرب !!

إتنا لا نحب هذا التقسيم ، ولكن غيرنا أخطأنا إليه وإذا تركه تركناه ..



(٢) آل عمران : ٩٨ - ٩٩ .

(١) البقرة : ١٢٠ .

## ١٨. ما حقيقة الحرب والسلم في الإسلام...؟

ألف «ابن تيمية» رسالة صغيرة عن القتال في الإسلام بدأها بهذا السؤال : هل مقاتلـة الكـفار بـسبـب عـدوـانـهـم أم بـجـرـد كـفـرـهـم؟ ثم أجـاب<sup>(١)</sup> : فـي ذـلـك قـولـانـ مشـهـورـانـ لـلـعـلـمـاءـ :

الأول : قولـ الجـمـهـورـ كـمـالـكـ وأـحـمدـ بنـ حـنـبـلـ وـأـبـىـ حـنـيفـةـ وـغـيـرـهـمـ ، فـهـؤـلـاءـ يـرـونـ أـنـ الـكـفـارـ يـقـاتـلـونـ لـاعـتـدـائـهـمـ لـاـضـلـالـهـمـ!

الثـانـي : قولـ الشـافـعـيـ وـرـبـماـ عـلـلـ بـهـ بـعـضـ أـصـحـابـ أـحـمدـ ، وـأـسـاسـ هـذـاـ القـوـلـ أـنـ الـكـفـارـ يـحـارـبـونـ لـسـوءـ عـقـيـدـهـمـ وـجـحـدـهـمـ لـلـهـ وـلـحـقـقـهـ!

قالـ اـبـنـ تـيـمـيـةـ : وـقـولـ الجـمـهـورـ هوـ الـذـىـ يـدـلـ عـلـيـهـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ وـالـاعـتـبـارـ فـإـنـ اللهـ سـبـحـانـهـ قـالـ : ﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾ (١٩٠) وـأـقـتـلـوـهـمـ حـيـثـ ثـقـفـتـمـوـهـمـ وـأـخـرـجـوـهـمـ مـنـ حـيـثـ أـخـرـجـوـهـمـ وـالـفـتـنـةـ أـشـدـ مـنـ الـقـتـلـ وـلـاـ تـقـاتـلـوـهـمـ عـنـدـ الـمـسـجـدـ الـحـرـامـ حـتـىـ يـقـاتـلـوـكـمـ فـيـهـ فـإـنـ قـاتـلـوـكـمـ فـاقـتـلـوـهـمـ كـذـلـكـ جـزـاءـ الـكـافـرـيـنـ﴾ (١٩١) فـإـنـ اـنـتـهـواـ فـإـنـ اللـهـ غـفـرـ وـرـحـيمـ﴾ (١٩٢) وـقـاتـلـوـهـمـ حـتـىـ لـاـ تـكـوـنـ فـتـنـةـ وـيـكـوـنـ الدـيـنـ لـلـهـ فـإـنـ اـنـتـهـواـ فـلـاـ عـدـوـانـ إـلـاـ عـلـىـ الـظـالـمـيـنـ﴾ (١٩٣) الشـهـرـ الـحـرـامـ بـالـشـهـرـ الـحـرـامـ وـالـحـرـمـاتـ قـصـاصـ فـمـنـ اـعـتـدـىـ عـلـيـكـمـ فـاعـتـدـواـ عـلـيـهـ بـمـثـلـ مـاـ اـعـتـدـىـ عـلـيـكـمـ وـأـتـقـوـاـ اللـهـ وـأـعـلـمـواـ أـنـ اللـهـ مـعـ الـمـتـقـينـ﴾ (٢).

فـقولـهـ : ﴿الـذـينـ يـقـاتـلـونـكـمـ﴾ تعـليـقـ لـلـحـكـمـ بـأـنـهـمـ يـقـاتـلـونـنـاـ ، فـدلـ علىـ أـنـ هـذـاـ عـلـةـ الـأـمـرـ بـالـقـتـالـ . ثـمـ ﴿وـلـاـ تـعـتـدـواـ﴾ وـالـعـدـوـانـ مـجاـوزـةـ الـحـدـ فـدلـ علىـ أـنـ قـتـالـ مـنـ لـمـ يـقـاتـلـنـاـ عـدـوـانـ ، وـيـدـلـ عـلـيـهـ أـيـضـاـ قـوـلـ بـعـدـ هـذـاـ : ﴿فـمـنـ اـعـتـدـىـ عـلـيـكـمـ فـاعـتـدـواـ عـلـيـهـ بـمـثـلـ مـاـ اـعـتـدـىـ عـلـيـكـمـ﴾ فـدلـ علىـ أـنـهـ لـاـ تـجـوزـ الـزـيـادـةـ .

(١) تـصـرـفـناـ فـيـ الـعـبـاراتـ بـاـ يـقـرـبـ الـمعـانـىـ إـلـىـ الـقـارـئـ .

(٢) الـبـقـرةـ : ١٩٤ـ - ١٩٥ـ .

ثم قال : ﴿وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونُ فِتْنَةً﴾ الفتنة تحويل المسلمين عن دينه قسراً كما كان المشركون يفعلون بالمستضعفين ، ومقاتلتهم حتى تنكسر قواهم ويعجزوا عن الفتنة ، ولم يقل سبحانه قاتلوهم حتى يسلموا !

﴿وَيَكُونُ الدِّينُ لِلَّهِ﴾ وهذا يحصل إذا ظهرت كلمة الإسلام وكان حكم الله ورسوله غالباً ..

ذلك ما جاء في الكتاب الكريم ، أما ما جاء في السنة فقد صح أن النبي ﷺ مر في بعض غزواته على امرأة مقتولة - فكانه كره ذلك - وقال : «ما كانت هذه لتفايل !» فعلمنا أن العلة في تحريم قتلها أنها لم تكن تقاتل .

وقد كان عليه الصلاة والسلام يوصى بعدم التعرض لمن ليس من شأنه القتال ، روى أبو داود أن النبي ﷺ كان يوصى الجيش الذاهب إلى المعركة : «انطلقوا باسم الله، وبالله، وعلى ملة رسول الله، ولا تقتلوا شيخاً فانياً، ولا طفلاً، ولا صغيراً، ولا امرأة، ولا تغلوا، وضموا أغنامكم وأصلحواها، وأحسنوا إبان الله يحب المحسنين».

وقد ادعت طائفة أن هذه الآية منسوخة ، قال ابن تيمية : وهذا رأي ضعيف ، ودعوى النسخ تحتاج إلى دليل وليس في القرآن ما ينافق - الآيات التي ذكرناها - بل فيه ما يوافقها فمن أين يجيء النسخ؟ الصحيح أنها محكمة وأن من ليس معدداً نفسه للقتال كالرهبان والشيوخ الفناة ، والزماني والمكافيف والمجانين ، فإن هؤلاء لا يقاتلون وهذا حكم باق غير منسوخ ، وهذا قول جمهور العلماء .

ونخصى نحن في مناقشة القائلين بشيء من التفصيل يزيد الحق وضوحاً .. من أعجب ما قرأت أن قوله تعالى : ﴿قَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا﴾ منسوخ بالأية التالية مباشرة ﴿أَقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثَقَفْتُمُوهُمْ﴾ !!

وهذا ضرب من اللغو كان يجوز إثباته ، لأن القائل قطع جملة من ﴿وَآخْرِجُوهُمْ مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجْتُمُوهُمْ﴾ وضرب بها السياق كله على نحو لا يسوغ في دماغ عاقل ، ولذلك نتجاوز هذا الرأي ..

الدليل الذي يعتمد عليه القائلون بالنسخ ما يسمى بأية السيف يعنيون مثلاً قوله تعالى : ﴿فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾ (١) .

(١) التوبة : ٥ .

وفي هذا الكلام تلبيس خطير يجب أن ينكشف لكل ذي عينين فإن كلمة المشركين هنا فسرت في الآيات السابقة والأيات اللاحقة بأنهم قوم تفاحش عدوا لهم حتى بلغ حدّاً لا يطاق ، وأنهم جماعة من الفتاك القادرين تعرفهم عندما تقرأ الآية التي استثنى من تصان دمائهم من المشركين ، وهي قوله سبحانه : ﴿إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا﴾<sup>(١)</sup> . يعني أن المشركين المطاردين هم قوم نقصونا حقوقنا وظاهروا أعداءنا ، واحتقرعوا عهودنا .

ولكى نزداد بهم معرفة نقرأ وصفهم فى الآيات الآتية : ﴿كَيْفَ وَإِنْ يَظْهِرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فِيهِكُمْ إِلَّا وَلَا ذَمَّةً يُرْضُونَكُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَابَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَاسْقُونَ﴾<sup>(٨)</sup> اشتروا بأيات الله ثمناً قليلاً فصادوا عن سبيله إنهم ساء ما كانوا يعملون<sup>(٩)</sup> لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَّا وَلَا ذَمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

هؤلاء المعتدون هم الذين أعلنت الحرب عليهم فى صدر سورة براءة ، وأعطوا أربعة أشهر مهلة ليروا ما يصنعون بأنفسهم! فهل هذا الحكم يطابق أم يخالف آية ﴿قَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقاتِلُونَكُم﴾ .

إن القول بالنسخ لا قتال إلا للمعتدين لا مساغ له أبداً ، ولا يدل على فقهه فى القرآن الكريم .

قاللى بعض الأخوة : على رسلك ، إن الإطار الذى تريد وضع الجهاد الإسلامى داخله قد محته آيات الجهاد المطلق ، الجهاد الذى يخاصم الضلال حيث كان ، ويريد غسل الأرض منه ، فلا داعى لهذه القيود التى تذكر .. !!

قلت : أين هذه الآيات؟ ألم تقرأ قوله تعالى يغرى طلاب الآخرة بالجهاد : ﴿فَلِيَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا﴾<sup>(٢)</sup> إن هذه الآية تحث على خوض الحروب انتصر الماء فيها أو انهزم ومadam يريد إعلاء كلمة الله فله أجره!

(٣) النساء : ٧٤ .

(٤) التوبة : ٨ - ١٠ .

(١) التوبة : ٤ .

قلت : لعلك لو قرأت الآية التي تليها مباشرة لعلمت أن هذه الحرب لم تكن عدواً بل ردًا للعدوان وكسراً للطغيان !

أليس يقول الله سبحانه في حفظ الهمم لخوض هذه الحرب : ﴿وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرِيَّةِ الظَّالِمٍ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا﴾ (١) .

إن هذا القتال من أشرف مادار على سطح الأرض بالنسبة إلى جمهور المسلمين ، فكيف يوصف بأنه قتال لم يرتبط بقيد معين ؟

فصمت قليلاً ثم قال : خذ آية أخرى قال تعالى : ﴿فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضْرِبُ الرِّقَابَ حَتَّىٰ إِذَا أَخْتَمْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ﴾ (٢) .

قلت : هذه آية تصف ما يجب عند التحام الرجال في المعركة ، ولا تتحدث عن سبب القتال ، ومع ذلك فلو سلمنا بوجهة نظرك فإن أول السورة التي ذكرت فيها الآية يحدد من هو العدو الذي نحاربه !

أول هذه السورة : ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَأُ لَهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ﴾ (٣) والصد عن سبيل الله يعني تعويق الدعوة عن المضي في مسارها ، وإيذاء المؤمنين الذين تنشرح صدورهم بها ، وهذا عدوان حقيقي !!

قال : خذ آية أخرى والآيات كثيرة : ﴿اَنفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ (٤) قلت : هذه الآية بين عشرات من الآيات التي نزلت في غزوة تبوك تستنفر المؤمنين كي يقاتلوا الروم ، ويحدوا من طغيان النصرانية شمال جزيرة العرب ، والمعروف أن الرومان قتلوا بعض

(١) النساء : ٧٥ .

(٢) محمد : ٤ .

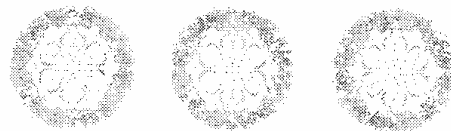
(٣) محمد : ١ .

(٤) التوبه : ٤١ .

من أسلم في مدينة «معان» ونشروا الرعب في بقاع واسعة كان عملاً لهم  
يحكمونها ..

وقد حاول المسلمون أن يوقفوا هذا التحدى ، وأرسلوا جيشاً إلى «مؤتة» هزموا  
الروم ، وقتل القواد الثلاثة الذين حاولوا الصمود به ، ولم يجد المسلمون بدأً من  
الانسحاب ، فعادوا إلى المدينة وقلوبهم كسيرة .

وازداد الطين بلة ، فإن تيار الدعوة ركد تحت تأثير السيطرة الرومانية المخذولة ولم ير  
النبي مناصاً من إعداد أكبر جيش في تاريخ الدعوة لينازل الإمبراطورية العجوز  
ويلزمها حدودها! إن الحرب كانت واجباً حتماً ، ولم تكن غارة عمياً ، وسوف نزيد  
الأمروضوحاً فيما بعد .



## ١٩. لماذا حمل الرسول السيف؟ ولم يكتف بالإقناع؟

في هذا السؤال إيماءة مرفوضة إلى أن الرسول حارب ليحمل الخصوم على قبول الدعوة! وهذه تهمة لا أصل لها من عقل أو نقل! ماذا يدعيه المدعون بعد أمر الله لرسوله : ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله سبحانه : ﴿ إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخِذْ إِلَيِّ رَبِّهِ سَبِيلًا ﴾<sup>(٢)</sup> .

إن الإسلام بنى خطته في الحياة على استحالة زوال الأديان كلها ، واكتفى بأن يبقى ذكرًا بالحق ، منكراً للهوى ، وترى ذلك في قوله سبحانه : ﴿ وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبْعُدُوا قَبْلَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قَبْلَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قَبْلَهُ بَعْضٍ وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

حسبنا نحن المسلمين أن نقرر الحق ، وأن نحيا على هداه ، وأن نهد طريقه لمن أحب سلوكه ، ولنا بلا ريب أن نرد المهاجمين ، وأن نحمي المستضعفين ، وأن نسكت المفترين إذا تمادوا في أذاهم!

ولننظر في الكتاب الذي أرسله النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام ، ولتأمل ما جاء فيه «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - مِنْ مُحَمَّدِ رَسُولِ اللَّهِ إِلَى هَرْقُلَ عَظِيمِ الرُّومِ .. سَلَامٌ عَلَى مَنْ اتَّبَعَ الْهُدَىِ . أَمَّا بَعْدُ فَإِنِّي أَدْعُوكَ بِدُعَائِيَةِ الإِسْلَامِ . أَسْلِمْ تَسْلِمْ يُؤْتِكَ اللَّهُ أَجْرُكَ مَرْتَيْنِ ، وَإِنْ تُولِّيَتْ فَإِنَّ اللَّهَ عَلَيْكَ إِثْمُ الْأَرِيسِيَّيْنِ : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهُدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾<sup>(٤)</sup> !

بِمَ خَتَمَ هَذَا الْكِتَابِ؟ إِنْ رَفَضْتَمِ الإِسْلَامَ فَاعْلَمُوا أَنَّا مُسْلِمُونَ بِاقْوَنْ عَلَى إِسْلَامِنَا ، لَا تَهْدِيْدٌ وَلَا سَبَابٌ! إِنَّمَا جَاءَ التَّأْثِيمَ فِي مَوْقِفِ هَرْقُلَ - إِذَا بَقِيَ عَلَى دِينِهِ - مِنْ «الْأَرِيسِيَّيْنِ» ..

(١) الكهف : ٢٩ .

(٢) الإنسان : ٢٩ .

(٣) البقرة : ١٤٥ .

(٤) آل عمران : ٦٤ .

ونحن نرى مع بعض المحققين أن الأريسيين هم أتباع آريوس البطريق الذى قاد حركة الموحدين فى التاريخ الكنسى ، ورفض بقوة جعل عيسى إلهًا أو ابنًا لله .. وهذا القس الموحد لقى مع أتباعه اضطهاداً شديداً ، وتضافرت قوى الدولة الرومانية على مطاردته ومصادرة دعوته ، وورثت الحكومات الأخرى هذا الترويع حتى انقرضت كنيسته أو كادت ..

ونستبعد أن يكون المراد بكلمة الأريسيين الفلاحين ، ومؤسسة الموحدين فى أرجاء الإمبراطورية الرومانية ثم فى أرجاء أوروبا معروفة ، ومن حق نبى الإسلام أن يندد بها ، ويدرك هرقل بموقفه منها ..

إننى - بعد إذ هديت إلى ذلك الفهم - عرفت أن الأستاذين معروف الدوالىبى وأبا الحسن الندوى سبقانى إليه ، وذلك ما يقويه ويؤكده ..

وربما كان الرومانيون يحسبون الإسلام امتداداً لبدعة آريوس - كما يصفونها - وأياً ما كان الأمر فقد حاولوا البطش بالإسلام ودعاته ، وشرعوا يقتلون من دخل فيه!

ولولا السيف الإسلامي الصلب ، ولو لا الرجال أولو الأساس الذين حملوه ، ولو لا نبى الملhmaة الذى انتصب دون دينه وعرىنه ، لذهب الإسلام فى خبر كان ، وربما ضن عليه الاستعماريون بدموع التماسیح بعد ما يزول!!

إن المؤرخين الأوربيين غضاب لأن الإسلام قاتل الرومان! فهل سأل أحدهم نفسه : ما الذى جاء بالروماني إلى الشام وأسيا الصغرى ، وما الذى جاء بهم إلى مصر والشمال الإفريقي؟

أكان الإقناع طریقاً إلى إخراج أولئك المستعمرين من أرض احتلوها أكثر من خمسة قرون؟ هل أفلح الإقناع في إنهاء استعمار البيض لجنوب إفريقية؟

إن الحرب وحدها بكل مغارتها ومتاعبها هي الطريق الفذ لمحو الاستعمار الطويل!

إن الإسلام أغنى الأديان بالأدلة وأحرصها على استشارة الأفكار ومناشدة الضمائر ، وكان يمكن أن يلام لو أنه أثر إعمال السيف على إعمال العقل ، أو قابل اللطف بالعنف أما أن يعرض حجته فيلقى الهزء والهوان ، ثم يحاول المتمرسون بالدهاء والجبروت أن يواروه الثرى ، فدون ذلك ركوب الأهوال .

والناس إن ظلموا البرهان واعتسبوا فالحرب أجدى على الدنيا من السلم .

يقول ابن تيمية في رسالته عن القتال : كانت سيرته ﷺ أن كل من هادنه من الكفار لا يقاتلها ! وهذه كتب الحديث والتفسير والفقه والمغازي تنطق بذلك ، بل هو متواتر في سيرتها ، فلم يبدأ أحداً من الكفار بقتال . . . ولو أن الله أمره بقتل أعدائه لبدأهم بالحروب - ولكنها لم يفعل . .

ثم قال : أما النصارى فلم يقاتل أحداً منهم حتى السنة السابعة من الهجرة - يعني إلى عشرين سنة من بدء الرسالة - فلما أرسل بعد صلح الحديبية يدعو جميع الملوك إلى الإسلام ، وكتب إلى قيصر وكسرى والمقوس والنجاشي ، وملوك العرب بالشرق والشام دخل في الإسلام من النصارى من دخل ، فعمد النصارى بالشام فقتلوا بعض من أسلم من كبارهم بـ «معان» . . !!

قال ابن تيمية : فالنصارى هم الذين حاربوا الإسلام أولاً ، وقتلوا من أسلم منهم بغيًا وظلماً !! ورسله عليه الصلاة والسلام كانوا يدعون إلى الإسلام - دعوة مجردة - فمن دخل فيه دخل طوعاً لا كرها ، ما أكرهوا على الإسلام أحداً ، فلما بدأ النصارى بقتل المسلمين أرسل النبي جيش مؤتة الذي انسحب كما ذكرنا في الفصل السابق بعد مصارع قواده الثلاثة ، ثم كانت غزوة تبوك التي قرر الرومان ألا يستبكون مع جيشها لحظة رأوها . .

إن القتال فرض على المسلمين فرضاً ، سواء كان مع الوثنيين أم مع الكتابيين ، وأضطروا لخوضه دفاعاً عن أنفسهم وعقيدتهم وإلى هذا تشير الآية الكريمة : ﴿أَذْنَ اللَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلْمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ﴾<sup>(٢٩)</sup> الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup> .

أتري المطرود من وطنه لأنه مؤمن بربه يعد مهاجمًا إذا قاتل طارديه؟ إن الدهشة تملكتني عندما رأيت كتاباً يصفون معركة بدر بأنها دليل على أن الحرب في الإسلام هجومية! قریش كانت مظلومة وكان المسلمون هم الظلمة!

إنه المنطق نفسه الذي اتبع في وصف المقاتلين الفلسطينيين الذين اغتصبت أرضهم ودورهم وأجئوا إلى العراء!! اعتبروا إرهابيين معتدلين على اليهود الآمنين الطيبين!!

(١) الحج : ٤٠ ، ٣٩ .

وقد ربط القرآن الكريم بقاء المساجد والمعابد بقتال المؤمنين ورفضهم الاستكانة  
والاستسلام ﴿ وَلَوْلَا دَفَعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُدَمْتْ صَوَامِعٍ وَبَيْعٍ وَصَلَوَاتٍ  
وَمَسَاجِدٍ يُذَكَّرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ﴾ (١) !!

أيحسب عاقل أن هذه النتائج النبيلة نشأت عن حروب عدوانية؟ ترى لو أن الرومان نجحوا في قهر المسلمين واحتياج بلادهم أكان يبقى مسجد يرتفع فوقه صوت مؤذن؟ ذلك سر الغضب في نظم الآية الكريمة ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ مَنْ نَعَ مَسَاجِدَ  
اللَّهِ أَنْ يُذَكَّرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ  
لَهُمْ فِي الدُّنْيَا حُزْنٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢) .

والحرب مع الفرس بدأ شررها منذ مزق كسرى كتاب الرسول الذي يدعوه فيه إلى الإسلام ، لقد غضب هذا الكسرى غضباً شديداً وكلف واليه على جنوب الجزيرة أن يأتيه بمحمد هذا؟

وكان الفرس ينظرون إلى العرب بازدراء ، ويحتلون أرض العراق ، ومن ثم أنس كسرى أن يحاول عربي هدايته !! أفكان الفرس يأذنون لمسلم أن يجوس خلال ديارهم يدعوا أحداً إلى الله؟

السيف وحده هو الذي يحل تلك المشكلة ، وماذا صنع السييف ، قلم أظافر الطغاة ، وتركهم بعد تجريدهم من السلاح يفكرون في هدوء! ويتذمرون ما يعرض عليهم بعقل! لا إكراه على دين !!

لانعرف في تاريخ البشرية حامل سيف أعنف من محمد ، ما غضب لنفسه قط ،  
ما غضب إلا لله وحده ...

**قالوا غزوتك ورسل الله ما يعشوا**

**بقتل نفس ولا جاءوا بسفك دم**

**جهل، وتضليل أحلام، وسفطة**

**غزوتك بالسيف بعد الغزو بالقلم**

**والجهل إن تلقه بالحلم ضقت به**

**ذرعا وإن تلقه بالجهل ينحس**

(٢) البقرة: ١١٤ .

(١) الحج: ٤٠ .

## ٢٠ هل الجهاد مقصور على الدفاع أم يتجاوز ذلك لإكراه الناس بالقوة على الدخول في الإسلام؟

هناك ثلاثة مواطن يجب فيها على المسلم أن يقاتل في سبيل الله ، ويعد مسيئاً إذا تخلف عنها ..

الموطن الأول منع الفتنة ، فقد يتعرض المسلمين في بعض البلاد لصنوف من التروع والأذى تنزل بهم حتى يرتدوا عن دينهم ، ولا يجوز ترك حملة العقيدة تحت وطأة هذا العذاب ، بل يجب كسر شوكة المعتدين وإسقاط سلطتهم حتى تتقرر حرية الضمير . ويؤمن من شاء دون خوف ! قال تعالى : ﴿ وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينَ كُلُّهُ لَهُ فَإِنَّ أَنْتَهُمْ فِي إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (٣٩) وَإِنْ تَوَلُّوْا فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَاكُمْ نَعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنَعْمَ النَّصِيرُ ﴾ (٤١) .

الموطن الثاني تأمين الدعوة ، فمن حق المسلمين أن يعرضوا ما عندهم على غيرهم عرضاً عادياً لا تقتربن به رغبة أو رهبة ، أى رشوة أو تخويف ، فإذا عطلت إذاعتهم أو صودرت كتبهم أو حبس دعاتهم جاز لهم أن يقاتلوها حتى يتقرر لهم هذا الحق ، أى جاز لهم أن يكسروا السياج الحديدي الذي تحتمى وراءه بعض الفلسفات والمذاهب الضالة .

الموطن الثالث عند الحفاظ على الدم والمال والعرض ، فلا يجوز لسلم أن يسلم حقوقه الطبيعية لقطاع الطرق المحليين أو الدوليين عليه أن يناضل لتبقى له ، ولا يحل له أن يقبل الدنيا في دينه أو دنياه ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبُغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ (٣٩) وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مُّثِلُّهَا ﴾ (٤٢) .

ويكن أن ينضاف إلى هذا الموطن جهاد الجرميين الذين يحيون في الميدان العالمي على القرصنة والتفرقة العنصرية وإيقاع المظالم بالضعفاء أيا كانوا وأين كانوا ..

(١) الأنفال : ٣٩ ، ٤٠ . (٢) الشورى : ٣٩ ، ٤٠ .

أما القتال لنعمة جنسية أو لأطماء شخصية ، أو لفرض الإسلام نفسه على الناس بالسلاح فمروض ، قال تعالى : ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾<sup>(١)</sup> . وقد وردت في القرآن الكريم آيات تزيد على مائة وعشرين آية تفيد كلها أن نشر الإسلام أساسه الإقناع الهدى ، والتعليم المجرد ، وترك الناس أحراً بعد عرض الدعوة عليهم ليقبلوها أو يردوها !!

وقد كان الرسول ﷺ شديد الإلزام على الناس ليفهموا ما جاء به ، ويهجروا عبادة الأصنام ! وكان لشدة حنوه عليهم يطيل مطالبتهم باعتمان الحق وترك الباطل فقال الله له : ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَّ مَنِ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

والواقع أن الإكراه على الحق لا وجود له في الرسالات السماوية كلها ، وتدرك ما جاء في القرآن الكريم على لسان نوح : ﴿ قَالَ يَا قَوْمَ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِّي وَأَتَانِي رَحْمَةً مِّنْ عَنْدِهِ فَعَمِّيَّتْ عَلَيْكُمْ أَنْلَزِ مُكْمُوْهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

وقد حدد القرآن الكريم عمل النبي ﷺ في نشر الإسلام ، فكشف أنه ليس حاكماً عسكرياً يفرض على الناس ما عنده أو موافداً من السماء لإرغام مستمعيه على قبول ما يقول . ﴿ فَذَكَرَ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكَّرٌ (٢١) لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسِيْطِرٍ ﴾<sup>(٤)</sup> .  
 ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَارٍ فَذَكَرَ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾<sup>(٥)</sup> .  
 ﴿ إِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ ﴾<sup>(٦)</sup> .

نعم بعد بيان شاف لحقائق الإيمان بالله واليوم الآخر يقال للمستمعين : ﴿ ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ مَآبًا ﴾<sup>(٧)</sup> .  
 ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَّبِّكُمْ فَمِنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾<sup>(٨)</sup> .

(٣) هود : ٢٨ .

(٤) يوئس : ٩٩ .

(١) البقرة : ٢٥٦ .

(٥) الشورى : ٤٨ .

(٦) ق : ٤٥ .

(٤) العاشية : ٢٢ ، ٢١ .

(٨) الأنعام : ١٠٤ .

(٧) النبأ : ٣٩ .

لَهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لَمْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعُ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿١﴾ .

هذا نوذج من الآيات التي نزلت في مكة ، قبل أن يشتبك المسلمون مع أعدائهم في حروب دامية ، كان أولئك المشركون هم موقدى نارها وحاملى عارها ، فماذا حدث في المدينة بعدما قامت الدولة الإسلامية؟ يقول تعالى : ﴿فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِي لِلَّهِ وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْأَمْمَيْنَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَاد﴾ (٢) .

وفي موضع آخر : ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ﴾ (٣) .

ويؤمر صاحب الرسالة الخاتمة بهذه الآية : ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ﴾ (٤) .

وقد قلنا : إن أسلوب الإسلام على الناس تحدد في نحو مائة وعشرين آية .

قال ابن تيمية : بعد فتح مكة ترك الرسول ﷺ أهلها قائلًا لهم : اذهبوا فأنتم الطلقاء ، لم يكرههم على إسلام ، ولا يقدر أحد أن ينقل أنه أكره أحدًا على دخول الإسلام ، لا متحصنا ولا مقدورا عليه ، ولا فائدة في إسلام مثل هذا ..

نقول : وهذا بداعه وقع نزولا على قوله تعالى : ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْرِ﴾ (٥) !!

ومن أغرب الأقوال زعم بعض أن هذه الآية منسوخة !!

قال ابن تيمية : وجمهور السلف والخلف على أن الآية لا مخصوصة ولا منسوخة ، وأنا لا نكره أحدًا على الإسلام ، وإنما نقاتل من حاربنا ..

وآفة ثقافتنا الإسلامية أنها تدون كل شيء ، ويتجاور فيها التافه والثمين !

فهذا القول الشاذ بأن آية ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾ منسوخة كتب إلى جوار القول الذي تواتر على السلف والخلف ! وأصبح كلامًا يقال ! ثم أصبح رأيًا يذكر !

(١) ق: ٣٧ .

(٢) آل عمران: ٢٠ .

(٤) النور: ٥٤ .

(٣) المائدة: ٩٢ .

(٥) البقرة: ٢٥٦ .

وينضم إليه أن الرسول حارب في بدر مهاجما!! وبذلك وهكذا يصبح الإسلام دين عدوان . . . ثم يجيء دور المبشرين الذين يصيرون : ألم نقل لكم إن الإسلام انتشر بالسيف؟

إن هذا المنطق اللصيق بالإسلام يعجب علماء البدو الذين يحبون الغارات ، ويرحبون بوياراتها ويقولون :

أو حيَا نَكِرَ عَلَى أَخِينَا      إِذَا مَا لَمْ نَجِدْ إِلَّا أَخَانَا

وَتَسْرُهُمُ الْحَيَاةُ عَلَى مَا وَصَفَ دَرِيدَ بْنَ الصَّمَةَ :

يَغَارُ عَلَيْنَا وَاتَّرِينَ فَيُشَتَّفُونَ  
بَنَانَ أَصْبَنَا، أَوْ نَغِيرُ عَلَى وَتَرَ  
فَمَا يَنْقُضُ إِلَّا وَنَحْنُ عَلَى شَطَرٍ  
قَسْمَنَا بِذَاكَ الدَّهْرِ شَطَرِينَ بَيْنَنَا

وَمَا أَسْوَاهَا حَيَاةً أَنْ نَغِيرَ طَلَابَ ثَأْرٍ، أَوْ يَغَارُ عَلَيْنَا لِمَثْلِ ذَلِكِ . . !!

وهذا المنطق الدموي قد يعجب السلاطين والقادة المرضى بجنون العظمة ، إنهم قد يحملون اسم الإسلام والحقيقة أنهم يعبدون أنفسهم ، ويسفكون في سبيلها دماء المؤمنين والكافرين جميعاً ..

لماذا فتح السلطان سليم مصر؟ وأجرى الدماء فيها أنهاراً؟ ولماذا لم يستعن المسلمين العرب على نشر الثقافة الإسلامية في بلاده وفي غيرها؟ ولماذا ترك مسلمي الأندلس يبيدون دون عنون وتموت دولتهم أمام الزحف الصليبي؟

إننا نكرر القول بأن الإسلام يأبى الإكراه في الدين ، وإن كل ما ينشد حياة تتلاقى فيها التيارات الفكرية من كل جهة ، فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ..

قال ابن القيم في كتابه هداية الحيارى : ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ هذا نفي في معنى النهي! أى لا تكرهوا أحداً على الدين ، نزلت هذه الآية في رجال من الصحابة كان لهم أولاد قد تهودوا أو تنصرروا قبل الإسلام ، فلما جاء الإسلام أسلم آباءهم وأرادوا إكراه أولادهم على الدين فنهاهم الله سبحانه عن ذلك ، حتى يكونوا هم الذين يختارون الدخول في الإسلام!

قال : «والصحيح أن الآية على عمومها في حق كل كافر» .

إن الإكراه سلاح كل فقير في براهينه فاشل في إقناعه ، أعزوه المنطق فأسعفته العصا! وإنه من الجهل المخزي أن يتحدث في الإسلام من لا يعرف إعجازه العقلى ، وقدرته الذاتية على الانتشار والانتصار . . .

## ٢١. هل فريضة الجهاد لا تزال قائمة؟

### وما واجب المسلمين اليوم تجاهها؟

ما من أيام الجهاد فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام النحسات التي يذوق فيها المسلمون هزائم في كل ميدان ، ويفقدون فيها الأرض والعرض والدنيا والآخرة !! غير أن الجهاد المطلوب من طراز آخر غير ما ألف الناس ، إنه جهاد الكلمة ، وجهاد البحث والدرس ، وجهاد المال والقانون . . . وأخيراً الجهاد بالنفس حتى لانفقد عقائدهنا وكل مقوماتنا المادية والأدبية ..

كان العدوان على أرض الإسلام قديماً يتم بين دق الطبول وصيحات المتعصبين الوحشية ، والصرخ المجنون بضرورة القضاء على دين محمد !

أما في العصر الحديث فجريمة القتل تم بمسدس به كاتم للصوت ، ووسط كلمات معسولة تخفي وراءها الحقد الدفين . .

إن الاستعمار العالمي لم ينس يوماً كراهيته العميقه للإسلام ، ورغبتـه الهائلـة في وأدـه!

و قبل أن أشرح خطته الجديدة أشير إلى خطة قديمة مستغربة :

إن الغرض من كشف العالم الجديد لم يكن لأسباب اقتصادية مجردة !! بل كان لأسباب دينية أهمها القضاء على الإسلام !! وأترك الكلام للمؤرخ العالمي «هربرت فيشر» «لا يمكن القول بأن الدافع لاكتشاف العالم الجديد لا يتعدى الرغبة في الحصول على التوابيل والذهب إذ اختلطت المشاعر الدينية بالمطامع الاقتصادية ، ففى الفاتيكان كانت المشروعات التبشيرية تتناول العالم بأسره ، وكانت مشروعات البرتغال وإسبانيا تشير أكبر قسط من الاهتمام ، لا لأنها تفضى إلى تصدير الوثنيين فحسب ، ولكنها أيضاً ستفضى إلى شن هجوم على المسلمين من ناحية الشرق !! كان المعروف أن نجاشي الحبشة مسيحي ، وكان المعتقد أن بالهند دولة مسيحية يحكمها عاهل يلقب بالخان الأكبر وكان يداعب أوربا الكاثوليكية أمل كبير في أن

تتلقي من هؤلاء الملوك الشرقيين مساعدة فعالة في حرب صليبية ضخمة أخيرة تسنها على المسلمين ، تلك هي خطة الهند كما رسمها نقولا الخامس - بابا روما - منذ وقت مبكر يرجع إلى سنة ١٤٥٤ م في مرسوم بابوي إلى ملك البرتغال ، وفي هذا الجو المفعم بالأمال الكبار أفلع كولومبس ليكشف الطريق إلى الهند غرباً»<sup>(١)</sup> .

نقول وليدأ تنفيذ الخطة الاستعماري كما رسمه البابا نقولا الخامس ..

لكن القدر لم يقد كولومبس إلى الهند كما كان يتصور ، لقد قاده إلى أمريكا ! وتأخر تنفيذ الخطة العتيدة ، إلى أن استولت أوروبا على الشرق الإسلامي وغير الإسلامي في القرن الرابع عشر للهجرة ، وشرع الحقد القديم يتنفس ، أنه يتنفس هذه المرة بخبث هائل ، ويعمل بدهاء وأناه داخل حجرات ناعمة ، تاركاً خصوصه ينبحون في العراء !

وإذا احتاج الأمر إلى البطش أخذم أنفاس الجماهير في صمت كذلك أو بأقل الصجيج !!

وقد شرحنا في موضع آخر من كتابنا الأسلوب الذي اتخذ للقضاء على الإسلام أمته ودولته ولا بأس من الإشارة إليه هنا :

١ - بعد توهين دولة الخلافة وانتقادها أطرافها وجهت إليها ضربة قاتلة في أعقاب الحرب العالمية الأولى طوت رايتها ، وقضت على الوجود الرسمي للإسلام في الميدان الدولي .

والخلافة بين المسلمين تتخل - كما قلنا - أبوة روحية وثقافية مهيبة ، وترمز إلى ولاء المسلمين لدينهم ، واستمساكهم بوحدتهم الكبرى وأخواتهم العامة .

وفي الوقت الذي محا الاستعمار فيه هذه القيادة التقليدية دعم القيادات التقليدية لشتى الأديان الأخرى . !

٢ - أكثر الاستعمار من صناعة دول لها صبغة تاريخية ، وليس لها كيان طبيعي ، ولما كان الدين الأول في إفريقيا هو الإسلام فقد أعاد رسم القارة المنكوبة جغرافياً وسياسيًا فأنشأ أكثر من خمسين دولة راعى في تكوين كل واحدة ضم كثرة

(١) من كتاب «أصول التاريخ الأوروبي الحديث» ترجمة أستاذة التاريخ بجامعة عين شمس وقد لفتني إلى هذه الفقرات الدكتور عبد الجليل شلبي الأمين العام لمجمع البحوث الإسلامية .

إسلامية إلى قلة خلقها التبشير ، وجعل الحكم في هذه القلة! وأسبغ عليها رعايته وتأييده ، وترك الجم眾 المسلم لا حول له ولا طول يفترسه الجهل والفقر والمرض . !

٣ - عمل على تنمية القوميات الصغيرة والكبيرة ، واجتهد أن تحيا وفق مذاهب علمانية أو شيوعية وأوْعِز إلى ساستها ألا يجعلوا الإسلام دين الدولة ، وأن يحذفوا هذا النص من الدستور .

٤ - في الأقطار التي يعز فيها ذلك ، يكون تمويت النزعـة الإسلامية بإقصائـها عن ميادين التعليم والتشريع ، وخلق إعلام مائع وأدب ماجن وقضايا تشـغل الفراغ وتـبدـد الطـاقـات وتدـوخـ الجـماـهـير .

٥ - فـسـحـ الطـرـيقـ أـمـامـ الـحـركـاتـ الـدـينـيـةـ الـخـرـفـةـ ، وـتـرـكـهاـ تـنـشـطـ لـجـمـعـ الـأـجيـالـ التـائـهـةـ عـلـىـ أـفـكـارـ بـالـيـةـ وـجـدـلـ عـقـيمـ وـالـمـتـدـيـنـونـ الـبـلـهـ عـوـنـ عـظـيمـ - منـ حـيـثـ لـاـ يـشـعـرـونـ - لـلـاسـتـعـمـارـ الـعـالـمـيـ ، وـطـرـيقـ مـخـتـصـرـ لـلـإـرـزـاءـ عـلـىـ الـدـينـ وـأـهـلـهـ .

٦ - إـلـغـاءـ الـتـعـلـيمـ الـأـصـلـىـ إـنـ أـمـكـنـ ، وـتـنـصـيبـ رـؤـسـاءـ تـافـهـينـ عـلـىـ مـعـاهـدـ الـتـقـلـيدـيـةـ يـدـورـونـ حـوـلـ أـنـفـسـهـمـ وـلـاـ يـغـنـوـنـ عـنـ إـلـسـلـامـ شـيـئـاـ ، وـيـلـحـقـ بـذـلـكـ إـلـحـاقـ هـزـائـمـ مـنـكـرـةـ بـالـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ فـىـ كـلـ مـيـدانـ .

٧ - إـبـقاءـ التـخـلـفـ الـخـضـارـىـ وـالـصـنـاعـىـ وـالـثـقـافـىـ وـجـعـلـ الـسـلـمـينـ أـمـاـ مـسـتـهـلـكـةـ لـاـ مـنـتـجـةـ ، بـحـيـثـ إـذـاـ حـدـثـ صـحـوـةـ إـلـسـلـامـيـةـ - رـغـمـ كـلـ حـيـطةـ - لـمـ تـجـدـ وـرـاءـهـ ، مـاـ يـمـدـهـ بـالـقـوـةـ أـوـ يـهـيـئـ لـهـ التـقـدـمـ وـالـنـجـاحـ .

منـ أـجـلـ ذـلـكـ قـلـناـ : إـنـ الـجـهـادـ إـلـسـلـامـيـ حـقـ ، لـكـنـ الـوـسـائـلـ الصـحـيـحةـ لـيـسـتـ فـيـ الـعـنـفـ وـالـنـزـقـ وـالـحـمـاسـ الـطـفـولـىـ ، بلـ فـيـ خـطـوـاتـ مـدـرـوـسـةـ وـغـايـاتـ وـاضـحةـ تـلـبـىـ حـاجـاتـ أـمـةـ كـسـيـرـةـ وـدـيـنـ مـهـزـومـ فـىـ أـغـلـبـ الـجـهـهـاتـ !!

إـنـ الـجـهـادـ أـصـحـىـ فـرـضـ عـيـنـ عـلـىـ كـلـ مـسـلـمـ وـمـسـلـمـةـ فـىـ وـجـهـ غـارـاتـ دـائـيـةـ لـحـوـجـ تـرـيدـ اـقـتـلـاعـ إـلـسـلـامـ عنـ جـذـورـهـ ، وـتـرـفـضـ كـلـ الرـفـضـ أـنـ يـعـيـشـ أـتـيـاعـهـ وـفـقـ تـعـالـيمـهـ .

وـقـدـ كـنـتـ أـحـسـبـ أـنـ الـارتـقاءـ الـخـضـارـىـ الـحـدـيـثـ قـدـ مـحـاـ أـحـقـادـ الـمـاضـىـ ، وـيـسـرـ لـلـنـاسـ جـمـيـعـاـ أـنـ يـتـعـارـفـواـ لـاـ أـنـ يـتـنـاـكـرـواـ ، فـلـمـاـ وـقـعـتـ مـذـابـحـ لـبـنـانـ الـأـخـيـرـةـ رـأـيـتـ كـأـنـ الـعـدـاوـةـ وـلـدـتـ الـيـوـمـ أـوـ أـمـسـ فـقـطـ! وـرـأـيـتـ جـثـثـ الـأـطـفـالـ الـمـشـوـهـةـ الـمـعـشـرـةـ هـنـاـ وـهـنـاكـ تـشـهـدـ بـأـنـ الـقـوـمـ يـقـتـلـونـ فـيـ هـؤـلـاءـ الـأـطـفـالـ اـمـتـدـادـ إـلـسـلـامـ لـلـغـدـ الـقـرـيبـ أـوـ الـبـعـيـدـ!! إـنـهـاـ هـىـ مـذـبـحـةـ بـيـتـ الـمـقـدـسـ أـوـاـخـرـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ الـهـجـرـيـ!

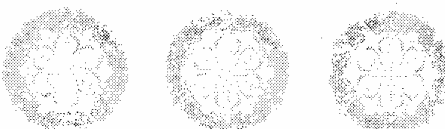
ومن المفید أن یعرف من یجهل أن مذابح صابرا وشاتيلا کشفتها المصادرات  
البحتة ، وأن مذابح سبقتها بين الفلسطينيين واللبنانيين تمت في صمت كثيير ،  
وخرس من شاهدها من الصحفيين الأجانب لأنهم وجدوا أنفسهم فرادى مروعين .  
وقد أحصت منظمة التحریر عدد القتلى باثنين وسبعين ألفاً من الهجوم الذي  
أغضت عنه المنظمات الدولية واكتفت في استنکاره ببيان شاحب خافت . . .  
إن من حقنا أن ندفع عن دیننا وعن أرضنا ، وإنها لسفالة أن یطلب منا طالب أن  
نرتد عن إيماننا وأن نترك لغيرنا بلادنا . . .

لماذا يباح لليهودي أن ینتمی إلى توراته ، وأن یهتدى بنصوصها على تحديد الأرض  
التي ی يريدها من كياننا ولا يباح للمسلم أن ینتمی إلى قرآنہ وهو یرد هذا الاعتداء ؟  
لماذا يكون الإيمان - من خلال تعالیم القرآن - رجعية مقوته ، ويكون الإلحاد من  
خلال تعالیم الماركسية تقدماً محترماً ؟

لماذا يكون سجن يهودي في روسيا جريمة یضطرب لها الضمير العالمي ويكون  
قتل الألوف المؤلفة منا شيئاً عادياً ؟  
إن الجهاد فرض عین على كل مسلم ومسلمة حتى یظفر الإسلام بحق الحياة  
لنفسه وأتباعه دون ضغائن وعواقب ، ولستنا نوجب الجهاد لاضطهاد أقلية أو قسر  
الغير على عقيدة یأبها . !

بید أن حق الحياة للإسلام وأمته مطلب منکور بغيض لدى الكثييرين ،  
والاستعمار العالمي بشعبه كلها یمتد في فراغ ، وسط أم استهلكها اتباع الشهوات ،  
وحب الدنيا وكراهية الموت !! وتوجد حرب دامية الآن بين مسلمي أفغانستان  
والاتحاد السوفييتي ، وأعرف من المجاهدين رجالاً یقاومون ببسالة ما یراد بهم ، لكن  
ماذا یفعلون أمام أنواع من المبيدات الكيماوية ، والآلات الجهنمية في البر والجو ؟  
إننا ندفع ضريبة تخلفنا العام ! والجهاد المثمر ينبغي أن یتجه إلى أسباب هذا  
التخلف العلمية والخلقية الموروثة والمغلوبة .

وبذلك ننجح في صد الطغاة ودحر العدوان . . .



## ٢٢. ما معنى أن الله جعل المسلمين أمة وسطاً؟

قالوا من قديم : إن الفضيلة وسط بين رذيلتين ، وسواء اطّرد هذا القول أم لم يطرد فإن الحقيقة تضيع بين الإفراط والتفرط ، والناس يعانون كثيراً من الغلو الشديد والإهمال البارد .

وعندما ظهر الإسلام كان اليهود معروفين بالحرص على الحياة والحب القوى للمال ، وطلبه من الربا ومن وجوه السحت الأخرى ، وأن المسيحيين يرون التقوى في الرهبانية والزهد واحتقار المال ، حتى قيل في كتابهم : لأن يلتج الجمل في سم الخياط أقرب من أن يدخل الغنى ملوك السموات !! .

وجاء الإسلام فرفض المسلكين ، وعدّ المال وسيلة لما بعده وقال النبي ﷺ : «إن هذا المال خضر حلو! ونعم صاحب المسلم هو من أعطى منه اليتيم والمسكين وابن السبيل وإن من يأخذه بغير حق كمن يأكل ولا يشبع، ويكون عليه شهيداً يوم القيمة».

وكان الصراوة والقسوة ملحوظتين في تعاليم اليهود ، كأن التقوى عقوبة مرصدة لكل ذنب ، وكأن مرضاعة الله لاتتم إلا بواجبات جافة ومظاهر محبوكة ، فجاء عيسى عليه السلام يتحدث عن القلوب الرقيقة والبشرية الضعيفة الفقيرة إلى عفو الله .

وقالوا : إنه ترك امرأة اقتيدت متهمة بالإثم ، وقال لليهود : من كان منكم بلا خطيئة فليتقدم ليترجمها .. !

وجاء الإسلام فرفض العبادة المقرونة بالصلف والاستعلاء على الناس! ويسّر التوبة لكل عاثر وأمر بستره والتجاوز عنه! وأقر العقاب لمن يتبعج بجرمه ويؤذى المجتمع بالإصرار عليه!!

أي إنه رفض الطاعة المستكبرة ، ورحم المعصية النادمة وطلب الإصلاح المتواضع الرقيق! يقول على بن أبي طالب : الفقيه كل الفقيه من لم يقنط الناس من رحمة الله ، ولم يؤمنهم مكره!

والحق أن عيسى عليه السلام لم يستهن بجريمة الزنى ، ولكنه كما روى الإمام مالك عنه يقول : لا تنظروا في ذنوب الناس كأنكم أرباب ، وانظروا في ذنوبكم كأنكم عبيد ، فإنما الناس مبتلى ومعافي ، فارحموا أهل البلاء واحمدو الله على العافية ..

والإسلام دين وسط يأمر الأمة بالتزام الصراط المستقيم ويحذرها من الخطوط المنحرفة يميناً والمنحرفة يساراً .

سئل ابن مسعود رضي الله عنه : ما الصراط المستقيم؟ ، فقال : تركنا محمد في أدناه ، وطرفه في الجنة ، وعن يمينه جواد وعن يساره جواد يعني طرقاً شتي - وثم رجال يدعون من مرّ بهم ، فمن أخذ في تلك الجواد انتهت بهم إلى النار ، ومن أخذ على الصراط المستقيم انتهى به إلى الجنة ، ثم قرأ ابن مسعود ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْرُغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ...﴾ (١) .

والغلو في الدين قد ينتج عن خطأ في الفكر أو عوج في الطبع ، وغالباً ما يزيغ عن الحق وينتهي بالانسلاخ عن الدين الصحيح لذلك يقول الله تعالى لنبيه : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تَغْلُوْا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَبْرُغُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾ (٢) .

هناك من يبالغ في التعبد فينحرف يميناً بالابداع والحماس الكاذب ، وهناك من ينحرف يساراً بالإهمال المنتهي بالجحود والتمرد .. يقول الشيخ محمد عبدالله دراز : «كأنه أشار باليمن إلى طرف الإفراط والتعمعق في الدين ، وباليسار إلى طرف التفريط والتقصير ، وكلاهما منحرف عن سواء السبيل ، وعن الوسط الذي لا يميل إلى أحد الجانبين . ونحن لو تتبعنا أنواع البدع والضلالات الاعتقادية وفتن الشبهات التي أشارت إليها أحاديث افتراق الأمة على بعض وستين شعبة أو البدع والضلالات العملية وفنون الشهوات التي أشارت إليها أحاديث فتح الدنيا ويسطها لهذه الأمة وتنافسهم فيها وجعل بأسمهم ... إلخ ، لوجدناها لا تعدو هذين الطرفين» .

إن الإسلام يجعل التوسط فضيلة في شئون الدين والدنيا جميعاً ، ففي مجال التعبد يرفض الإسلام الجهد المضنى ، ويؤثر الاعتدال المستمر قال رسول الله ﷺ :

(١) الأنعام : ١٥٣ . (٢) المائدة : ٧٧ .

«إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ شَرَةً . حَمَاسًا وَنَشَاطًا . وَلِكُلِّ شَرَةٍ فَتْرَةً . بِرُودًا وَعِجْزًا . فَإِنْ صَاحِبَهَا سَدَدَ وَقَارَبَ فَارِجوهُ ، وَإِنْ أَشِيرَ إِلَيْهِ بِالْأَصَابِعِ فَلَا تَعْدُوهُ» .

وفي شئون الدنيا يكره الإسلام التبذير والتقتير ، ويحب الإنفاق المعقول وقد وصف الله عباد الرحمن فقال : ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً﴾<sup>(١)</sup> .

في مجال العلم الديني رأيت ناساً متبحرين في المنقول والمعقول بهم فقه واسع ، ومحفوظات كثيرة ، لكن قلوبهم يشنينها جفاف بالغ ، تولى أحدهم القضاء ، وقدمت إليه امرأة متهمة بالزنى ، فما زال يستدرجها ويذكر بها حتى اعترفت له ، وحكم برجمها ؛ لأنها متزوجة !!

قلت : هذا منهج يهودي ، فإن رسول الله ﷺ كان يرشد المتهم ليفر من العقاب ويتراجع عن قراره .. ويتحايل عليه لينصرف آمناً .. أما هذا القاضي فإنه احتال على المذنب ليقتله ! ليس هذا أسلوب الإسلام ، والعلة أن جانباً آخر من الثقافة الإسلامية لم يصلح قلب الرجل فبقى معتلاً ، ولو ألف «علم القلوب» وذاق الجانب العاطفي من الإسلام لستر وغفر يسراه الله ويفغر له !!

والحزن أن هناك انفصالاً في علومنا الدينية بين الفقه والتصوف ، مما جعل المتصوفين يجنحون أحياناً إلى الجنون ، وجعل الفقهاء أحياناً يمثلون القانون العائلي الأصم .. والوسطية فضيلة تبرز في توجيهات الإسلام الاجتماعية والاقتصادية ، ففى العلاقة بين الرجال والنساء مثلاً أبى أن تكون المرأة حبيسة البيت أو طريدة ! وأن تكون نظرة الرجل إليها نظرة السجان أو الصياد !

البيت هو المخزن الذي تتولى المرأة فيه تربية الجيل الجديد وتنشئته على تعاليم الدين وتقاليد ، وليس البيت سجناً كما تفهم ذلك بعض التقاليد السائدة عندنا ، وليس ملتقي عابراً للأبؤين والأولاد كما تألف ذلك أوروبا حيث الأسر شكل لا موضوع له .

وللمجتمع العام حظ من حياة المرأة ، فهي تتعلم وتعلّم وتتداوی وتأمر وتنهى وتبایع ، وقد تشارك الجيش في بعض الخدمات الطبية ، وقد تقاتل إنْ اقتضى الأمر الدفاع ، وينبغى أن تكون خبيرة بشئون أمتها الدينية والمدنية .

(١) الفرقان : ٦٧ .

وهناك من يأبى على المرأة هذا كله أو بعضه . . . في الوقت الذي أسرفت فيه المرأة الغربية إسراها شائناً في الذوبان خارج البيت ، وضد رسالتها الأولى .

لو التزمنا وسطية الإسلام لكان ذلك أرضى لله وأسعد للأمة وأذكى للجنسين معاً .

وفي الناحية الاقتصادية أقر الإسلام حق الملكية الفردية ، بيد أنه كبح جماحه بقيود الحلال والحرام ، وانتقص أطرافه بحقوق الضعاف والمعبين . .

وبذلك ضمن إنتاجاً غزيراً لأن الحوافز قائمة ، وحفظ الجماعة من التفكك لأن التواصي بالرحمة لم يدع ثغرة إلا سدها ، ونجت الشعوب من الشيوعية الكافرة والرأسمالية الجائرة . . .

والمفروض أن المسلمين يتعلمون من نبيهم هذه الحقائق ويعونها ويطبقونها ، فإن الله سائلهم عن الهدىيات التي بلغتهم : هل انتفعوا بها ونفعوا بها الناس؟

وما من أمة إلا وهي موقوفة لتواجه هذا الحساب يوم القيمة ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلَاءِ شَهِيدًا﴾<sup>(١)</sup>؟

نعم و Mohammad شهيد على المسلمين أنه أخذهم بتلك التعاليم الجليلة ، وسيدلل على بهذه الشهادة أمام الله ، كما أن المسلمين سيُسألون : هل علموا كما تعلموا؟ إن الأم كلها مكلفة أن تسمع منهم و تستفيد!

وهم شهداء على الأم لأنهم حملة الرسالة العامة ، ومبليغو «الوسطية» التي شرخناها أنفاً وكما كان محمد أستاذًا لهم فهم أساتذة لسائر شعوب الأرض!!

ذلك معنى قوله تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾<sup>(٢)</sup> .

والمؤسف أن الأمة المكلفة بذلك فرطت في البلاغ والتعليم! بل فرطت في العمل والتأسيس بنبيها ، بل لقد أصبحت اليوم ذيلاً لأحزاب الميمنة والميسرة في الشرق والغرب ونسقت الصراط المستقيم .

. (٢) البقرة : ١٤٣ .

. (١) النساء : ٤١ .

## ٢٣: كيف يبني الإسلام الأمة المسلمة؟

ألف الناس في عصرنا أن يكون ولاء الإنسان الأول لوطنه وقومه! حسناً : ما الوطن؟ قطعة من الأرض تربطنا بها حقوق وذكريات! لكن من صاحب هذه الأرض ومالكها؟ ﴿قُلْ مَنِ الْأَرْضُ وَمَنِ فِيهَا إِنْ كُتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>؟ ومن خلق الأقوام الذين يحيون فوقها وشد أسرهم ودبر أمرهم؟ ﴿أَلَا إِنَّ اللَّهَ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنِ فِي الْأَرْضِ...﴾<sup>(٢)</sup>.  
ألا تكون العلاقة أوثق وأسبق بهذا الإله الخالق المالك؟

إن الإسلام حين يبني الأمة يجعل الإيمان العميق هو الداعمة الأولى في هذا البناء ، ويجعل الولاء لله والعمل له الوظيفة الأولى للإنسان الراسد السوى .

إن عواطف من الربانية الغامرة هي التي تحرك المسلم وتحدد له غايته ومنهاجه ، وهي عواطف تتنامي كلما سمع الأذان للصلوات الخمس ، وكلما حجزه إيمانه عن رغبة مجنونة أو دفعه إلى عطاء سخى ، أو وقفه ليشد أزر ضعيف ، أو أغراه بالصياغ في وجه منكر . . . !!

إن الربانية التي صنعتها الدين أنفس معدناً وأرجى ثواباً من المواطن التي صنعتها الناس ، ومع ذلك فالMuslim أول المدافعين عن الوطن ؛ وأول المحامين عن العشيرة ، وأول القائمين بالحقوق المطلوبة من كل إنسان كريم ؛ لأنه يأبى الضيم ويرد العداون .  
وبديه أنه يكون ذلكم الإيمان هو الروح الساري في كيان الأمة كلها ، والمنتظم للkBار والصغار والأقوياء والضعفاء والأغنياء والفقراء . .

وبعد أن يرسى الإسلام أسس هذا اليقين يفرض مبدأ الأخوة ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ﴾<sup>(٣)</sup> .

والأخوة ليست لفظاً أجوف ، إنها رحم دينية موصولة تعطى ثماراً أشهى وأزكي مما تعطى الديمقراطيية والاشتراكية في الميدانين السياسي والاقتصادي ، إنها خلق فردى ونظام اجتماعى ، وقد اعتمدت الدولة الإسلامية منذ نشأتها الأولى على

(٣) الحجرات : ١٠ .

(٤) يونس : ٦٦ .

(١) المؤمنون : ٨٤ .

هذه الأئحة في مواجهة ظروف الحرب والسلام والإقامة والهجرة واقتسم المغامر والمغامر وتحمل الأعباء والواجبات ..

ومن ينبع الأخوة ينبغي رفدان من روافد العزة والاستقرار هما مبدأ التناصر ومبادأ التحاب ..

والواقع أن أشجع الشجعان لا يستغنى عن عنصر مادى يسعفه فى الشدائى ، إن  
المرء قد يغضب إذا أهين ، وقد يستعد للقتال إذا قطع عليه الطريق! ولكن يغضب  
ويستعد ويهاجم على المعتدى إذا كان معه سلاحه ، والمؤمن سلاح لأخيه ، وعند  
له فى الشدائى ، والمؤمن بين إخوانه يتحرك بقوام كلها ، لا بقوته وحده ، وهذا  
الشعور الجماعى من معالم الجماعة المسلمة ..

قال عليه الصلاة والسلام : «الMuslim أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه . . . ». وفي رواية : «الMuslim أخو المسلم لا يخذله ولا يكذبه ولا يظلمه، إن أحدكم مرأة أخيه !! وقال: «من ذبَّ عن عرض أخيه رد الله النار عن وجهه يوم القيمة» .

على أن لهذه النصرة الواجبة صوراً مختلفة تقتضي التبصر والرواية ، فليس الأمر عصبية عمياً ، كلا ، المهم إحقاق الحق وإبطال الباطل فعن أنس رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ : «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً! قيل: أنصره إذا كان مظلوماً، فكيف أنصره ظالماً؟ قال: تحجزه عن الظلم فإن ذلك نصره» .

والاستعمار العالمي يجتهد في قتل مبدأ التناصر ، وفك تضافر الأمة ، وقد أعاذه على ذلك الاستبداد الداخلي ، أو قل : إن الاستعمار سخر الحكم الفردي لإشاعة الفتک والسفک ونشر العار والدمار حتى كادت بعض الشعوب الإسلامية تفقد ملکة الشجاعة وعاطفة التعا ضد والتناصر ، فأصبح أحد لا يلوى على أحد !!  
ولكم نحنا لا بد من إحياء مبدأ التناصر بين المسلمين جمیعاً . . .

أما المبدأ الثاني من آثار الأخوة الإسلامية فقوامه التحاب لوجه الله ، وجعل الانتماء إليه عاطفة شريفة تعلو كل الصدقة وترجع كل قرابة ولذلك جاء في الحديث القدسى : «يقول الله عز وجل يوم القيمة: أين المتحابون بجلالى؟ اليوم أظلمهم في ظل يوم لا ظل إلا ظل». .

والواقع أن الحب في الله يهون مشاق الحياة كما يهون الحذاء مراحل الطريق  
ومتابعة العمل ، وعندما يستوحش المرء من الناس ، بل من نفسه ، تجبيء هذه العاطفة  
المباركة فتونس بعيد ، وتنحى قوة على مواصلة العمل لله والجهاد في سبيله .

وتقديرًا لهذه الحقيقة يقول الله سبحانه في الحديث القدسى : «وجبت محبتى للمتاجبين فى، وللمتعالسين فى وللمتزاورين فى، وللمتباذلين فى» يعني من ينفقون أموالهم بسخاء إجابة لهذه العاطفة حين تفرض النفقة! .

وليس حب المؤمن لإخوانه نافلة يتطوع بها إذا أراد ، كلا ، إنها أثر اليقين الناضج .  
ولا يسوغ أن يكون المؤمن ميت الإحساس يتحرك لما يعنيه ويبعد لما يعني غيره ، إن هذا الانحصار الشخصي هدم للجماعة وإضاعة للأمة ، والمؤمن الحق يحب غيره كما يحب نفسه ، في هذا يقول النبي ﷺ : «والذى نفسى بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحابيتم ؟ فأشواوا السلام بينكم » .

وتحية الإسلام مفتاح التعارف أو نقطة البدء في انخلاع المرأة عن عزلته واهتمامه  
بإخواته ، وفرحه بما يفرجهم وحزنه لما يحزنهم !

ومن اللطائف قول رسول الله ﷺ «إذا أحب أحدكم أخاه فليخبره بأنه يحبه»، وقوله: «إذا أخى الرجل الرجل فليسألة عن اسمه واسم أبيه وممن هو؟، فإنه أوصل للمودة!»

وفي كل مجتمع بشري أغنياء وفقراء ، حتى المجتمع الشيوعي فيه من يصبرون  
كرها على طعام واحد ، ومن يطاف عليهم بالصحف المتنوعة ، إن العلاقة بين هؤلاء  
وأولئك جديرة بالتأمل . . .

أيكون ذلك التفاوت مبعث حقد؟

عند المؤمنين بالدنيا وحدها لا ريب أنه يخلف في النفوس آثاراً سيئة! أما المشغولون بأخرتهم - إلى جانب دنياهم - فهم لا يأبهون لذلك كثيراً مادام عند كل أمرئ ما يكفيه ويعنيه بل لقد وجدنا التنافس اتجاه إلى ناحية أخرى ، فقد شكا الفقراء إلى رسول الله إنهم مختلفون عن الأغنياء في مجال الإحسان! قد تجمعهم الصلاة والصيام ، ويتساون في الأجور ، لكن الأغنياء يعتقدون ويتصدقون ويجاهدون بمالهم ويكنهم التفوق الاقتصادي من أعمال صالحة كثيرة . . .

رأيت فم فكر فيه القوم؟ أنهم لم يشكوا عيلة في الدنيا ولا غبنا نزل بهم ، إنهم يفكرون في الآخرة ، وتلك خاصة يمتاز بها مجتمع ربانى . . .

جاء في السنة أن فقراء المهاجرين أتوا رسول الله ﷺ فقالوا : ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم ! قال : « وما ذلك »؟ قالوا : يصلون كما نصل ويفصومون كما نصوم ويتصدقون ولا نتصدق ويعتقون ولا نعتق ، فقال رسول الله ﷺ : « ألا أعلمكم شيئاً تدركون به من سبقكم وتسبقون به من بعدهم ؟ إلا من صنع مثل صنيعكم » ! قالوا : بلـى يارسول الله ! قال : « تسبحون وتكبرون وتحمدون ثلثاً وثلاثين مرة دبرة كل صلاة » ! قال أبو صالح : فرجع فقراء المهاجرين إلى رسول الله فقالوا : سمع إخواننا أهل الأموال بما فعلنا ففعلوا مثله ، يعنيـون أنه بقى لهم تفوقهم - فقال رسول الله ﷺ : « ذلك فضل الله يؤتـيه من يشاء » !

إن همة المؤمنين تشد الرضوان الأعلى ومنازل الآخرة ، وهذه الصبغـة الربانية صارت الأمة الإسلامية في ميدانـين مهمـين :

الأول : في تلقـى العـلوم الدينـية وصـياتـها وتعلـيمـها لـلآخـرين ابـتـغـاء وجهـ الله .  
والثانـي : في الجـهـاد المـتفـانـي لـرـدـ أـعـداءـ الإـسـلامـ ، واستـبـقاءـ دـوـلـتـهـ قـائـمـةـ معـ إـلـاحـ الغـارـاتـ الـصـلـيـبـيـةـ وـالـوـثـنـيـةـ عـلـيـهـاـ ..

إن النجـاحـ في هـذـيـنـ المـيـدانـيـنـ اسـتـبـقـىـ أـصـوـلـ الإـسـلامـ وـمـعـالـهـ وـغـطـىـ عـيـوـيـاـ كـثـيرـةـ نـشـأـتـ عـنـ مـفـاسـدـ الـحـكـمـ ، وـشـهـوـاتـ الـحـكـامـ .

وأمر آخر يظهر في ثبات البناء الإسلامي على تاريخي الأزمنة ، إن الإسلام عدّ العمل للحياة عبادة ، وعدّ المال قيام الحياة وسياجـهاـ وكان الصحـابةـ يـقسـمونـ أيامـهمـ ، فيـجعلـونـ بـعـضـهـاـ لـلـبـقـاءـ معـ النـبـيـ ﷺـ يـتـعـلـمـونـ وـيـقـتـدـونـ ، وـالـبعـضـ الآـخـرـ للـضـربـ فـيـ الـأـرـضـ يـكـدـحـونـ وـيـكـسـبـونـ ، فإذاـ غـابـواـ عـهـدـواـ إـلـىـ إـخـوانـهـ الـحـاضـرـينـ أـنـ يـحـفـظـواـ لـهـمـ ماـ يـجـدـ مـنـ وـحـىـ وـسـنـةـ ، ليـعـرـفـواـ بـعـدـ عـودـتـهـمـ مـاـ هـنـالـكـ ، ثـمـ يـرـدـونـ الصـنـيـعـ لـإـخـوانـهـ إـذـاـ غـابـواـ ..

وـمـنـ ثـمـ لـمـ يـقـعـ قـطـ أـنـ كـانـ الـمـسـلـمـونـ فـيـ الشـئـونـ الـمـدـنـيـةـ أـخـفـ كـفـةـ ، أـوـ أـسـوـأـ حـظـاـ ، وـالـدـينـ لـاـ يـتـمـ تـحـصـيـنـهـ إـلـاـ بـدـنـيـاـ قـائـمـةـ ، وـسـنـادـ مـدـنـيـ مـتـينـ .. !!



## ٢٤. كَيْفَ يَبْنِيُ الْإِسْلَامُ الْمُسْلِمَ الْقَوِيَّ فِي مُوَاجِهَةِ مُتَغَيِّرَاتِ الْعَصْرِ...؟

لا أظن الإنسان المعاصر يختلف عن الإنسان القديم الذي خاطبه أنبياء الله من عشرات القرون! ولا أظن إنسان هذا العصر مكلفاً بوظيفة أخرى غير الوظيفة التي كلف بها الإنس والجنة من فجر التاريخ ، والتى أوضحتها القرآن فى هذه الكلمات الوجيزة ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾<sup>(١)</sup> .

إنه هو الإنسان السوى القوم ، الخصب المواهب ، المفضل على مخلوقات أخرى تملأ البر والبحر ، الذى حمل وحده أمانة التكليف ، وقدر على الترفع والإسفاف والتقوى والفحور .. !

نعم ، هناك أمور جديدة في هذا العصر ، فقد تقدم العلم ، واكتشف كثيراً من أسرار الكون وقواه ، وارتقت الصناعة ، وانתרعت آلات وأجهزة رفهت المعيش ، ويسرت للإنسان في لحظات ما كان يعجز عن تحصيله في سنوات .. كما افتى الإنسان في صناعة آلات الفتاك والدمار الشامل حتى لأمست الحروب تؤذن بانتهاء العمران البشري .. وازدهرت العلوم الإنسانية وطمحت أن تقود العالم أجمع في شئونه الأدبية والاقتصادية والسياسية .. إلخ .

ماذا يصنع الإنسان المسلم وهو يواجه هذا الجديد كله .. ؟ إننى لخبرتى الحسنة بالإسلام لا أشعر بقلق ما على إيمانى أو منهجى في الحياة ، لكنى أشعر بأن الإسلام هو الدين الأوحد لمواجهة هذا العصر! أليس عصر العلم؟ بلـى ، وكذلك دينى دين العلم الذى أهاب الناس أن يبحثوا كل شيء ﴿ أَوْلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾<sup>(٢)</sup> .

إن العلم مؤمن لا ملحد ، وهو يدعو إلى الإيمان لا إلى المروق! وما كفر العلم - في

. ١٨٥ (٢) الأعراف :

. ٥٦ (١) الذاريات :

الأعم الأغلب - إلا بما يجب الكفر به من كهانات وخرافات ومتناقضات! وأنا أؤيده في ذلك كله .. !

إنى أرى بلادة الكفر ضرباً من الحيوانية! أو هى اقتراب منه! أليس يقول ربى :  
﴿إِنَّ شَرَ الدُّوَابَّ عِنْدَ اللَّهِ الصُّبُّ الْكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقد تابعت استطلاع الآراء بين جماعات علمية فى أوربا وأمريكا فرأيت الكثرة الكبرى تؤمن بالله ، ووجدت قلة متوقفة حائرة ، ووجدت ندرة تافهة زائفة القلب لا عقيدة لها .. فالزعم بأن جمهور العلماء لا دين لهم كذب ، أو شائعة تنشر لغرض خسيس !!

إن روحى تعشق المعرفة كما يعشق الجسم وجبة شهية ، ومن محبة العلم يجىء هذا الدعاء ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾<sup>(٢)</sup> ، وعلى المسلم إذا أحب مرضاه ربه أن يزداد تضليعاً فى العلم ، واستكشافاً لآفاقه .

وما يسمى بالعلم المادى - أعني العلم الباحث فى ملوكوت الله - أرجح موضوعاً وأطيب ثمرة من الفلسفات الشروذ التى شاعت قديماً وحديثاً ، ولم تكسب الإنسانية منها إلا الحيرة والجدل ، والغرور .

أما التقدم الصناعى الذى نعم الإنسان وأراحه فهو خير كثير! ونعمه جديرة بالشكر الجزييل ، ألم تر أن الله تبارك اسمه كى يرغب آدم فى الطاعة ، أسكنه الجنة وقال له : ﴿إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى﴾<sup>(١٨)</sup> وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَضْحَى﴾<sup>(٢)</sup> أى لا تتكلف الكدح فى وهج الشمس ، فتتصبب عرقاً ويتحول لونك وراء لقمة العيش .

من قال : إن الإنسان يحب الوصب والنصب وركوب المشقات؟ إذا كان هناك ما يغنى عنها!

والمرء الآن ينتقل من بلد إلى بلد ، ومن قارة إلى قارة ، وهو جالس فى كرسى وثير يتناول ما يشاء من طعام وشراب ، تشق الطائرة به الجو فإذا هو بعد ساعات بين أحنته!

١١٩ طه: ١١٨ .

١١٤ طه: ٢٢ .

(١) الأنفال: ٢٢ .

ما زال يفعل أجدادنا عندما يغترون بأقدامهم ، وتتغير ملامحهم ويترسّبون  
للحروف في هذه الأسفار المعنونة؟

الحق أن هذا الممتع الميسّر لنا ما ينقشه إلا شكر الله على ما هدى وأسدى!  
وعلى المسلم أن يجيد هذه الصناعات الحديثة ، وأن يألف استخدامها  
واستصلاحها ، وأن يتتفوق على جن سليمان الذين قال الله فيهم : ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا  
يَشَاءُ مِنْ مَحَارِبٍ وَتَمَاثِيلَ وَجَفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقُدُورٍ رَأْسِيَاتٍ اعْمَلُوا آلَ دَاؤُودَ  
شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُور﴾ (١)

نعم إن المهارة في تلك الصناعات المدنية مهاد لا بد منه لإجاده الصناعات  
العسكرية التي تحتاج إليها حروب البر والبحر والجو .

إنني أكره الحروب ، ولا أتمنى لقاء العدو ، ولكن ماذا أصنع إذا اجتاح الطغاة  
ديني وبليدي ، وأرادوا إثبات باطلهم ومحسوبي؟ ماذا أصنع إذا كان هناك من  
يرحرق الشمار حتى لا يرخص سعرها ولا يرى أن يطعمها الجائع؟  
ماذا أصنع إذا وجد من ملأ من خير الله فمه ، فإذا حدثته عن الله رد يده في  
فمي لأخرس عن الكلام ..؟

لا حل إلا القتال ، ولا يقدر على القتال من يعجز عن صنع أدواته ، إن المهارة  
هنا دين ، والصبر جهاد! وكما يقول شوقي :

الحرب في حق لديك شريعة      ومن السموم الناقعات دواء!

من ناحية أخرى يجب التنويه بالشأن البعيد الذي بلغته الحضارة في التنظيمات  
السياسية والاقتصادية والإدارية التي تحرك الجماهير ، وتوجهها إلى أهداف مرسومة ...  
إن من وراء هذا النجاح تقدماً عظيماً في دراسة العلوم الإنسانية كلها ، حتى  
كادت هذه العلوم تكون «الشريعة» التي تلتزمها أوروبا في أحوالها الخاصة وال العامة ..  
وهذه العلوم ليست إلا فروع الفلسفة القدية بعد إدخال المنهج العلمي عليها ،  
أو بتعبير أصح على بعضها؛ لأن هناك نظرات في علوم التربية والاجتماع  
والاقتصاد بعيدة عن الدقة العلمية ..

(١) س١: ١٣ .

وأرى أن نستفيد نحن المسلمين من هذه الدراسات ومن تطبيقها في  
ميادين الحياة ..

إن ضوابط الشورى هناك نجحت في محق الحكم الفردي . وإعلاء سلطات  
الأمة ، لم لا نستفيد من ذلك؟

وحماية المال العام - من الساسة المهرة في احتلاسه ، أو الموظفين الحبيبين  
لللسحت - بلغت منتهی الدقة ، لماذا لا نقلد القوم في تلك الوسائل الناجعة .. ؟  
لست أجهل أن لدينا من علماء الدين من يكره العلوم الإنسانية وما نشأ  
عنها .. لأنه يقصر نظرته على ما بها من أخطاء ، ولأنه يرى أن هذه العلوم  
تتحدث في النفس الإنسانية والمجتمع البشري ، وقد قال الدين كلامه في هذه  
النواحي كلها ...

ومعاذ الله أن نهمل كلمة الدين في قضية نفسية أو اجتماعية! إننا نقتبس من  
جهود البشر ما يحقق الأهداف التي يتفق عليها العقل والنقل ، وإذا سبقنا غيرنا  
إلى عمل ما يحقق العدالة فنحن أولى به !

هل امتنع علينا عن حفر الخندق لأنه خطة فارسية ، أو حيلة لم يألفها العرب؟  
كلا ، والحضارة الحديثة - برغم مقابحها الكثيرة - تجاوبت مع العقل والفطرة في  
ساحات علمية ودستورية واسعة ، من حقى أن أترك شرها وأقبل خيرها .

وربما يدفعنى إلى هذا أن الدين أصيب بمتحدثين عنه يجهلون جوهره ، ويكترون  
للمظهر الملصق به ، وليس غالباً منه .

سمعت رجلا يقول بفخر إنه أقنع أحد الأميركيين باعتناق الإسلام ، وإن  
الداخل في ديننا يبلغ من تقواه أنه اقتنع بلبس الجلباب الأبيض !!

قلت له في أسى وسخرية : هل اقتنع بلبس العقال؟ قال : ما تعنى؟ قلت :  
ما دخل الملابس في ديننا ، ولماذا لا تترك الرجل يرتدى زيه القديم ، ويعرف الناس  
من سنته وسيرته وشرف فكره وخلقته أنه مسلم؟

إن الإسلام لا يؤخذ من فقهاء البدو ، ولا من عسكر الترك ولا من دراويش  
التصوف!

لماذا ننسى فرائض ديننا وفضائله الأولى ونعلق الناس بـ تقاليد جنس ما ،  
أو بـ خصائص عصر ما؟

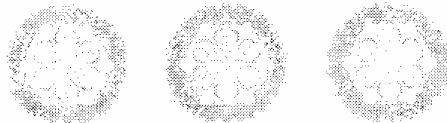
عرفت «إنجليزياً» أسلم وتصوف ، وانتهى إلى الطريقة النقشبندية! وأشهد أنه  
كان إنساناً طيباً ! بيد أنني يئس من أنه سينفع الإسلام بشيء طائل!

إن عدد المسلمين المهاجرين إلى إنجلترا يبلغ الملايين ، وهم ضعف اليهود  
الإنجليز ، ولكن أثر اليهود في ميدان الثقافة والسياسة والاقتصاد بعيد المدى ،  
عميق الأثر ، يكادون يوجهون إنجلترا كلها .. أما المسلمون الذين يحمل أكثرهم  
جنسية إنجليزية ، فلا وزن لهم في شيء!

إنهم - مثل غيرهم - لا يحملون الإسلام النازل من السماء ، وإنما تستبد بأفكارهم  
وأحوالهم قضايا دخيلة وإضافات تافهة ..

إن الإسلام يصفى القلب من الأهواء ، والعقل من الأوهام . ويرص صفوف  
المؤمنين بعدئذ في جهاد موصول لإعلاء كلمة الله .

أما مع فساد الفطرة واعوجاج الفكر ، فلا مكان لـ إسلام ..



## ٢٥. لماذا كان الحل الإسلامي لمشاكلنا هو الأفضل والأمثل والأنجع؟

الشعور عام بأن الأمة الإسلامية تعانى فى العصر الأخير من علل معقدة ومعضلات اجتماعية كثيرة!

كانت حكومة الخلافة العثمانية تسمى «الرجل المريض» ثم ذهب الرجل المريض ، واقتسمت تركته حكومات أخرى! فهل شفى الحكم العليل وصحت الشعوب المريضة ، وأصبح الشرق الإسلامي موارا بحركات الإصلاح وثبات النهوض ..؟.

لا أظن أن الحاضر ليس خيراً من الماضي ، فالمسلمون جمیعاً والعرب خاصة يتربون أمام ضربات «إسرائيل» التي أقامت سطوطها على أنقاضهم المادية والأدبية .

ولا يزعم عاقل أن هذه الحالة تدل على عافية وسلامة أوضاع .. !

إن الرجل المريض عاد مرة أخرى في أشخاص رجال يحكمون أنفسهم كرهًا! ويعالجون عللها بجهل! ويستكتون الناصحين بكبر! ويفلسفون الهزائم المخزية حتى يبقوا في الحكم إلى أن يقضى الله أمرًا كان مفعولاً .. !!

نظرت يوما في برنامج رجل يدعى الإصلاح ، كان شيوعيًا يستر نفسه بعنوان مزورة ، فقلت : تجربة فاشلة! وسألني سائل : لماذا؟ فقلت : هل يمكن أن يزرع الشاي في الشرق الأوسط؟ لا ، لا التربة تقبل البذر ، ولا الجو يعين على النمو ، إنه جهد ضائع! قال : إن الجيش معه ، والصحافة معه ، و... قلت : لو كان كل شيء معه فالتجربة فاشلة .

قد يملك الأجسام ولكنه لن يملك القلوب! قد تحفه طوائف من المرتزقة ، وهواة الكسب الحرام ، ولكنه عند الجد سيفقد كل شيء .. !!

إن هذه الأمة الإسلامية لا تصلح إلا بدينها وحده ، بعد استكمال العناصر الناقصة منه - وهي خطيرة - وبعد استبعاد الخرافات الملصقة به - وهي كذلك - !

إن أمتنا بطبيعتها سوف تستعصى على كل حل غير إسلامى ، وسوف تبذل المحاولات الدامية لإكراها على تجربة أدوية لاتريدها ، وسوف تتبدل الطاقة - طاقة الشعب والدولة معا - بين الأخذ والرد !

وفي غضون هذا التناقض الداخلى يكسب الاستعمار العالمى معاركه ، ويفرض نفسه .. !

وهنا حقيقةتان تحتاجان إلى الشرح : الأولى أن الإسلام صدى الفطرة الإنسانية ، وخلاصة ما قال النبيون كلهم لكبح جماح البشر وهداية العالم إلى رب واحد .

إن الإسلام لم يجيء لهدم موسى أو عيسى ، بل جاء لإحياء ما قالوه وضعاف فى غamar الماضى ﴿مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِرَسُولٍ مِّنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(1)</sup> فإذا كان الإسلام رسالة لإصلاح العالم بوحى الله ، فكيف يعجز عن إصلاح الأمة التى حملته وبلغته؟

والحقيقة الثانية أن العرب ما دخلوا التاريخ إلا بهذا الدين ، وما عرفت لهم حضارة ، وتمت لهم قيادة ، وتحققـت لهم سيادة إلا تحت راية الإسلام ، فكيف تكلـف بـنـسيـانـ شـخـصـيـتهاـ وـحـضـارـتهاـ وـتـارـيخـهاـ؟ إنـهـذاـتـكـلـيفـلـهـاـبـالـانـتحـارـ!ـوتـلـكـ هـىـالمـهـمـةـقـدـرـةـالـتـىـيـنـفـذـهـاـبـعـضـالـسـاسـةـالـمـرـتـدـينـ..

إن العرب عاشوا بلا دين أيام آبائهم عاد وثمود ومدين ، فبماذا جوزوا؟ رجـتـ بهـمـالأـرـضـ وـرـجـمـتـهـمـ السـمـاءـ حتـىـ بـادـواـ وـتـطـهـرـتـ منـهـمـ الدـنـيـاـ..

ثم اختار الله محمـداـ وـقـومـهـ لـإـقـامـةـ حـكـمـ صـالـحـ مـصـلـحـ .. أـسـاسـهـ القرآنـالـعـربـىـ ، وـمـنـهـجـ مـحـمـدـ الـهـادـىـ الـلـهـمـ ، وـقـالـ اللهـ سـبـحـانـهـ لـلـإـنـسـانـ الـذـىـ نـاطـ بـهـ إـصـلاحـ الـأـرـضـ: ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرَبِيًّا وَلَئِنْ اتَّبَعُتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا وَاقٍِ﴾<sup>(2)</sup> فـكـيفـ يـكـلـفـ أـحـدـ أـتـبـاعـ مـحـمـدـ بـتـرـكـ مـاـ الـدـيـهـمـ

. ٣٧ (٢) الرعد: ٤٣ .

من علم ، واتباع الأهواء الراسحة من شرق أو غرب تحمل الشر والشرر؟ ..

إن العرب لا يصلحون إلا بالإسلام وحده! هو الذي أذهب جاهليتهم وأخرجهم من الظلمات إلى النور ، والمرء قد يعرض له ذهول فيكبوا ، ثم يفيق فيبصر الطريق كما قال تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾<sup>(١)</sup> وكذلك العرب قد يفقدون رشدهم حيناً ويفسدهم الترف والبطر ، ثم تصحو ضمائركم فيتبوبون ، أو تظل قلوبكم قاسية حتى تنهال عليهم سياط الغزو الخارجي ، وتجوس الأعداء خلال ديارهم ، وعندئذ ينكروهم الندم ويسارعون بالعودة إلى الله فيقبلهم ويرد لهم الكراهة على أعدائهم ..

والى يوم نريد أن نتفض تراب الهزيمة عنا وأن نستأنف مسيرتنا كما كنا .. أعني كما كان سلفنا الأوائل الكبار ..

لابد لذلك من عناصر معينة لا يصنعها إلا الإسلام .

نريد العاملين الذين يرقبون الله في الخلوات ، فلا يكسرون عن واجب ، ولا يخونون في أمانة ، ولا تتدأ أيديهم إلى رشوة ، ولا يبحثون عما لهم ويتجاهلون ما عليهم ..

نريد أساتذة وطلاباً يسعدون بالمعرفة ، ويلتذبون بالبحث ويحترمون الكتاب ، ويرون الدراسة عبادة ، والسهر في التحصيل تهجدًا ، ونفع الأمة بأى نوع من العلوم قربة إلى الله ..

نريد زراعةً وصناعةً وتجارةً ينمون اقتصاد أمتهم كما ينمون ثرواتهم ، ويدركون أن غنى الأمة يجعلها قادرة على صون شرفها وحفظ حقوقها ، وأن الجهد المالي صنو للجهاد النفسي ، وأن الأم التي تتسلل الإعنانات من الدول الكبرى لن تعلو لها رسالة ما دامت يدها السفلية ..

نريد ناساً يحافظون على المال العام . ويشعرون بحق الله فيه ، وأن الأخذ منه دون وجه حق غلول ﴿وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تُؤْفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) آل عمران : ١٦١ .

(٢) الأعراف : ٢٠١ .

نريد حكامًا لا يعبدون أنفسهم! يبرءون من جنون العظمة وشهوة السلطة ، ويعرفون أن كل رئيس يجئ يوم القيامة مغلولة يداه إلى عنقه ، فكه عدله أو أوبقه جوره كما جاء في الحديث الشريف .

إن حكام المسلمين من زمان قريب أذوا الله ورسوله ، واستهلكوا شعوبهم حتى فنيت أو كادت خصال الإباء والأنفة ، لطول إذلالهم لمن أعز الله وأعزازهم لمن أذل الله !!

إن الإسلام وحده هو صانع هذه العناصر التي لا تتم لنا حياة إلا بها ، والأمر كما قال الله : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ (١) .

ربما استطاعت أم أخرى أن تعيش قصيراً أو طويلاً وفق فلسفات مادية أو خلقية لا صلة لها بالسماء! لكن أمتنا تحول مزاجها وكيانها إلى جهاز فريد لا يدور فيه إلا مفتاح واحد هو الإسلام ، وستذهب جميع المحاولات الأخرى سدى ، لامحالة .

ثم من من أهل الملل والنحل ترك دينه؟ لقد أقبل اليهود في موكب تظلهم صحائف التوراة والتلمود ، ويتقدمه صحب من مزامير آل داود ، ورأى الناس بين القطبين الشمالي والجنوبي هذا الولاء الديني العاصف بما أنكروا له صحة ، مع أنها صيحات جزارين ، وديست مدننا وقرانا فما رثى لنا أحد !!

فهل كل ولاء مقبول إلا الولاء للإسلام؟ وهل كل حل حسن إلا الحل الإسلامي؟

لقد آن الأوان ليختفي إلى الأبد أولئك الساسة العرب الذين يكرهون الإسلام ، ويطلبون من أمته أن تدير ظهرها لكتاب الله وسنة رسوله ، الواقع أنهم ثرثروا أكثر مما يطاق ، وطال بقاوئهم أكثر مما ينبغي ..

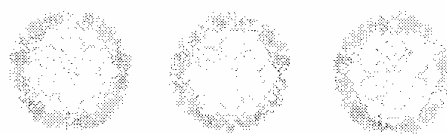
على أن الحل الإسلامي المنشود يخشى عليه من التزوير في أيام اعتقلت فيها الحقائق ، وتجراً المفتون الكذبة على التزوير ، وتصوير الإسلام دينا لا يحترم السوري مثلاً ، أو لا يعترض استغلال النفوذ ، أولاً يكثر لهضم الجماهير ..

إن الحل الإسلامي ، لا يحتاج إلى عبقرية في تصوره وتصويره ، لأنه سهل المأخذ

(١) الرعد : ١١

من مصادر الإسلام المعصومة ، والواقع أن العوائق دون تحكيم الإسلام خلقية لا علمية ، وأن الحل الإسلامي يعرفه أهل الذكر ، ولكن إبعادهم مقصود مرسوم . . . إن «الراكسة» في الصين وروسيا ، شكوا من تحكم الفرد ، ومع أن نظمهم بطبيعتها استبدادية ، فقد قرروا أن تدور شئونهم في وسط جماعي . يتم فيه تبادل الآراء والبحث عن الصواب . . وأسرة الدول الأوربية تأبى أن ينتمي إليها إلا الحكام «الديمقراطيون» .

ليس هناك إلا العالم العربي والإسلامي الذي يعيش وحده في ضباب من الدعاوى والترهات ، إنه وحده دون أقطار الأرض كلها هو الذي يقول فيه حاكم : أنا صانع القرار . . وهو وحده الذي يسمع فيه أن الحاكم لا يُسأل عما يفعل !! إن الإسلام غريب في هذا الجو الأسن الكريه ، والحل الإسلامي لا يؤخذ من أفواه الجهال والكذبة .



## ٢٦. ماذا صنع الإسلام لحفظ العقل

### والنفس والمال..؟

ألف الناس أن تكون العبادات أقرب إلى شئون الغيب عنها إلى دائرة المنطق ، لكنى أرى غير هذا ، فأنا أنادى إلى الصلاة لا بدقات طبل ولا بزمارات إنذار ، وإنما صوت يشدنى من عقلى .. !

وعندما أنصرف من صلاتى لا أجزى إلا بما عقلت منها!

والدين الذى اعتنقته قام على معجزة عقلية ، تعرفنى أن الله واحد فى الأرض والسماء لأنه ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي القرآن مئات الآيات التى تتحدث عن العقل ووظائفه وأساليب الصحيحه لاستدلاله ، وبعده عن الأوهام والظنون!

وقد أحصيت فى مقال لى ست عشرة آية تنهى بأولى الألباب ، وترى أنهم هم الناس حقا! وهل الإنسان إلا عقله؟ ما أصدق قول المتنبي :

لَوْلَا الْعُقُولُ لَكَانَ أَدْنَى ضَيْفًا  
أَدْنَى إِلَى شَرْفِ مِنَ الْإِنْسَانِ

ومن أجل ذلك يرى الإسلام ضرورة صقل العقل وتوسيع آفاقه وزيادة إشراقه بأنواع العلوم والتجارب ، إن الأعمار العقلية للناس تنقص أو تزيد وفق مايفيدون من تجربة ويتلقون من تعليم .

والحق أن الأمم تتقدم أو تتأخر بقدر انصبتها من العلم وقدرتها على تحويله إلى حضارة مشمرة .. والعقل الصحيح هو الذى يقرأ آيات الله فى الكون كما يقرؤها فى المصحف . أما التخلف العقلى فستارة تسدل على البصائر والعيون فلا تكشف سرا

\_\_\_\_\_. (١) الأنبياء : ٢٢

وَلَا تَدْعُمْ حَقًا ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا إِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾<sup>(١)</sup>.

إن الأم المتخلفة عقلياً كالأطفال الذين لم يبلغوا الحلم يوضعون في وصاية الكبار حتى ينضجوا! وربما كرهت الأم المتخلفة هذه المنزلة المهينة! بيد أن سنن الله الكونية تفرض نفسها طوعاً أو كرها ..

وقد رأيت عابدين في أفكارهم - لا في قاماتهم - قصر فشعرت بخيبة الأمل ، لأن هؤلاء العابدين كانوا بلاه على دينهم ، وربما ضروه من حيث أرادوا نفعه ، لأنهم كالدببة التي قتلت صاحبها ..!

يصلق العقل خلال مراحل الدراسة المتتابعة ، ويصلق العقل بالحفظ على سلامه الحواس ، وعافية البدن ، ويحفظ بازدراء المسكرات والمخدرات والمفترات التي تنال من وعي المرء وكرامته ، ويحفظ قبل ذلك وبعده باستفهام الرشد واستمداد النور منه سبحانه !!

وقد وردت في ذلك كله توجيهات من الكتاب والسنة يطول سردها ..

وننتقل من صون العقل إلى صون النفس . إن احترام الإنسانية كلها يbedo في احترام فرد واحد قال تعالى : ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ...﴾<sup>(٢)</sup> . وجاء الإسلام فجعل النفس الإنسانية أقدس من الكعبة المشرفة ومن الأشهر الحرم قال عليه الصلاة والسلام : «.. ألا وإن الله حرم عليكم دماءكم وأموالكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا هل بلغت؟ قالوا: نعم، قال اللهم فاشهد. ثلاثة. ويلكم، لا ترجعوا بعدى كفاراً يضرب بعضكم رقب بعض...».

ونظر عبدالله بن عمر إلى الكعبة وقال : ما أطيبك وأطيب ريحك، وما أعظمك وأعظم حرمتك، والمؤمن أعظم حرمة عند الله منك ، حرمة دمه وماله وعرضه ..!

ومقتضى الإيمان ألا يكون المؤمن مصدر إفراط أو ترويع لغيره ، ومن جوامع الكلم

. (٢) المائدة : ٣٢

. (١) الحج : ٤٦



لرسول الله ﷺ «الإيمان قيد الفتاك، لا يفتك مؤمن» يعني كما تربط الأغلال يدى الرجل فلا يقدر على عمل شيء ، يقيد الإيمان يدى المؤمن فلا يعتدى على نفس ، المؤمن أشرف من أن يفتاك بأحد .. !

وفي الحديث كذلك «قتل المؤمن أعظم عند الله من زوال الدنيا» «لو أن أهل السماء وأهل الأرض اشترىوا في دم مؤمن لكتبهم الله في النار».

ويرى الإسلام من المحافظة على الحياة أن يعتنى المرء بصحته ، ويستكملي أسباب عافيته ، ويهتم بحواسه . وأعضائه وسائر بدنها ، فإن البدن القدير على أداء الواجبات الناهض بشتى الأعباء من أجل النعم .. !

وقد كان من أدعية النبي ﷺ : «اللهم متعنا باسماعنا وأبصرنا وقوتنا ما أحسيتنا، واجعلها الوراثتنا» أى استبقها مادامت الأرواح في الأجساد حتى إذا متنا خلفناها في أبداننا فورثتنا ، بدل أن نرثها ونحن على ظهر الدنيا ..

ومن المحافظة على الحياة توقى الأمراض ، وتناول الأدوية وقد رفض عمر السفر إلى أرض موبوءة بالطاعون ! قيل له : تفر من قدر الله؟ قال : أفر من قدر الله إلى قدر الله !

وقد أصاب أمير المؤمنين السنة ، وأخذ كلمته أحد العارفين فولد منها هذه الحكمة «الرجل كل الرجل من يغلب قدر الله بقدر الله» .

إن الله يهد للإنسان السبيل ، وعليه بعدها أن يقدم لا أن يحجم ، وهذا معنى قول الله في ذي القرنين ﴿إِنَّا مَكَّنَنَا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَّابًا﴾ (٨٤) فَاتَّبِعْ سَبَّابًا (١).

إن النفس شيء غال ، وقد كرمها الإسلام فلم ينهها ، وصانها فلم يضعها حتى تؤدي في الحياة رسالتها .

ويجيء بعد النفس المال ، وهو قوام الحياة الشخصية وال العامة ، فما من أحد يستغني عن المال ليطعم ويلبس ويقوت عياله ، ويصون مروعته ، وما من أمة تستغني عن المال لتحمي كيانها وتدار مصالحها ، وتستبقى ذاتها .

(١) الكهف : ٨٤ - ٨٥ .

ولذلك أمرنا بتأثيله وتنميته ، ونهينا عن جعله بين أيدي السفهاء ، فلا يحسنوا التصرف فيه ولا الإفادة منه قال تعالى : ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَاماً ﴾<sup>(١)</sup> .

ونظرا لما للمال من آثار خاصة وعامة طلب الإسلام من صاحبه أن يرد عنه عدوان الغاصبين ! ولو بذل دونه دمه !! روى النسائي عن مخارق بن سليم الشيباني أحد الصحابة قال : جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله ، الرجل يأتينى ليأخذ مالى ؟ قال : ذكره بالله ! قال : فإن لم يذكر ! قال : فاستعن عليه بمين حولك من المسلمين ! قال : فإن لم يكن حولى أحد من المسلمين ؟ قال : فاستعن عليه بالسلطان ! قال : فإن نأى السلطان عنى ؟ قال : قاتل دون مالك حتى تكون من شهداء الآخرة ، أو تمنع مالك تحميته .

وقد روى مسلم في صحيحه حديثاً يؤكد هذا المعنى ، ويحكم بالشهادة لمن قتل دون ماله !!

وإنما ذكرنا ذلك ليعرف المسلمون قيمة المال ، وضرورة حفظه والذود عنه ! ترى أيوصى الشارع بهذه الاستماتة في شيء تافه ؟ كلا .. إنه لو لا خطورة المال في الحياة الخاصة والعامة مافرض القتال دونه .

ومعنى إيجاد المال وتحصينه إيجاد منابعه وتفجيرها ، وهل منابع المال إلا الضرب في الأرض ، واستغلال ظاهرها ، واستخراج باطنها ، واستشارة البر والبحر ليجودا بخيرات الله المودعة فيهما ؟

والحق أن المال سلاح رهيب ، والسلاح لا يحمد أو يعاب لذاته ! ولكن يحمد في يد الشجاع المدافع عن حقوقه ، ويذم في يد الظلوم المعتدى على غيره !! إنه وسيلة إلى الجنة أو إلى النار ، بطريقة استخدامه ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى ﴽ٥﴿ وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى ﴽ٦﴾ فَسَنِيسِرُهُ لِلْيُسْرَى ﴽ٧﴾ وَأَمَّا مَنْ بَخْلَ وَاسْتَغْنَى ﴽ٨﴾ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى ﴽ٩﴾ فَسَنِيسِرُهُ لِلْعُسْرَى ﴽ١٠﴾ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴽ١١﴾ ﴾<sup>(٢)</sup> !!

(١) النساء : ٥ .

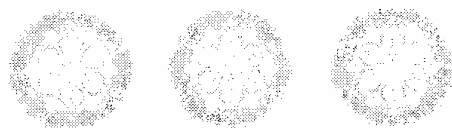
(٢) الليل : ١١ - ٥ .

وقد نظر بعض الجهل إلى المال في أيدي الأشرار ، وكرهه لأنهم يستعينون به على الفجور والفساد ، ثم شرعوا ينظمون قصائد طويلة في هجاء المال ، وحسن التخلّى عنه ! حتى وهم العوام أن المال شر في كل يد ، وأن البعد عنه غنية . !!

ومعنى البعد عنه البعد عن مصادر كسبه ، وأسباب اقتنائه ، وشاع هذا الفكر الغوغائي بين الجماهير ، فإذا المسلمين من بضعة قرون لا يحسنون استخراج معدن من الأرض ، ولا إجاده صناعة من صناعات السلام أو الحرب !

وإذا هم يحسبون الصعلكة تقوى ، والافتقار في الدنيا هو الاغتناء في الآخرة ، وسجلوا في بعض كتب السنة والتصوف أن الفقير الصابر أفضل من الغنى الشاكر !! ونشأ عن هذه الحالات السائدة في مصادر الثقافة الدينية انهيار شامل للعالم الإسلامي لأن مواهبه الدينية والمدنية تبلدت وفسدت ، حتى الأقطار التي رزقت سعة في ثروتها تيسر لها ذلك من جهد الأجانب في تحصيل خيراتها واستخراج كنوزها .. !!

إن العقل الإسلامي تحيط به غشاوات سميكـة ، ولا بد من تمزيق هذه الغشاوات إن أردنا الحياة ، ولا بد من مطاردة الغوغاء الذين فرضوا أنفسهم على الثقافة الدينية ، وهم لا يصلحون لا لدنيـا ولا لـدين .



## ٢٧. ما دور الإسلام في ترشيد الضمير الإنساني...؟

نظرة الإسلام الأولى إلى القلب الإنساني - أو الضمير كما يقول علماء الأخلاق - فإن سلامه هذا القلب من العلل ، وثبات وجهته إلى الخير ، تعنى الكثير من توفيق الله ورضوانه ، قال رسول الله ﷺ : «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم. التقوى ها هنا. ويشير إلى صدره...» .

نعم فالصدر المترسخ بالحق ، المستقر على النهج يؤتمن على الدقيق والجليل ، ويضع طابعه الطهور على كل شيء وتحفه ببركات الله ، لأن صلته به قائمة دائمة .. ونحب أن نسوق أمثلة تبين كيف يكون القلب سليماً أو كيف يكون الضمير نقياً ..

المرء في طفولته ويفاعته قد يحب الظهور ، ويسره سماع الثناء عليه ، وقد يبذل جهوداً شاقة في هذه السبيل .. إن الرياء ليس مستغرباً على الطبيعة البشرية ، فإن رضا الناس هدف حقيقي في المراحل الأولى من العمر ، ثم يكبر المرء وتسمو نظرته ويتوجه إلى الله ، إن المرائي لا يرى إلا الناس ، فهو يعمل لهم ، أما المخلص فهو يرى رب الناس ولذلك يعمل له .

ويتعهد الدين هذا التسامح ، فهو يوصى بتمحيض العمل لله ، لأن الإنسان إذا أشرك الناس مع الله في طلب الرضا رفض الله عمله !

إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً له وحده ، ومن ثم ترى المؤمن حقاً يجيد عمله ويؤدي واجبه ، سواء رأه الناس أم لم يروه ، سواء أثني عليه رؤساؤه أم ضاقوا به ، إنه يحسن الصنيع على أية حال وفي أي وضع .

والإنسان بطبيعته يحب أن يكافأ على عمله مادياً أو أدبياً ، وربما ترك العمل إذا لم يجد له جزاء عاجلاً ، وقد يتراخي فيه أو لا يكتثر بإجادته إذا كان الجزاء قليلاً أو مؤجلاً .. لكنه إذا صدق يقينه أحسن أداء واجبه! وادرخ ثوابه عند ربه ، وعد ما يقبضه في اليوم الآخر أضمن وأبقى ..!

عمل الضمير هنا تثبتت المرء على الوفاء بما عليه ولو غمطه الناس ، وفي الحديث أن النبي ﷺ قال للأنصار : إنكم ستجدون أثرة بعدي ! قالوا : فما تأمرنا ؟ قال : أدوا الذى عليكم، وسلوا الله الذى لكم !!

الواجب يؤدى على وجهه الكامل ، وحسابى على الله والأمر له . . !!  
إن الانبعاث إلى العطاء يجب أن يكون بداعف ذاتية ، غايتها استرضاء الله وإن جحد الخلق ﴿الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَرَكَّى﴾ (١٨) وَمَا لِأَحَدٍ عِنْهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى﴾ (١٩) إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى﴾ (٢٠) وَلَسَوْفَ يَرْضَى﴾ (١) .

قال المؤرخون : لاحظ صلاح الدين وهو يقاتل الصليبيين أن النار اشتعلت مرتين في معسكرات الأعداء مخلفة وراءها الدمار والقلق ! وبينما هو يرقب جهة العدو لاحظ أن النار بدأت تشتعل ، ورمق الفاعل - بعد مابدا الحريق - يتحيز إلى جند المسلمين ، فأمر فجيء به ، فلما مثل بين يديه قال له : ما اسمك ؟ قال الرجل : يعلمه الله ! قال له صلاح الدين مطمئناً : إنني أريد مكافأتك ! قال الرجل : لو أردت المال ماجئت هنا ، وانصرف لشأنه !!

هذا جندي باسل حضر الوغى ليقاتل فى سبيل ربه ، واكتفى وهو يناضل العدو بنظر الله إليه ، فلما استدعاه السلطان كره أن ينال على جراءته ثمنا .. حسنه ما عند الله !!

والحق أن انتصار المسلمين ، وفتح بيت المقدس ، وكسر حدة الغارة الحاقدة ، وجمع قلول الأمة الممزقة كان من ورائه عدد من ذوى الضمائر الموصولة بالله الراغبة إليه ، قامت بعملها فى صمت وعزلة وعفة . . !

لعل السلطان نفسه كان يضىء الطريق لهذه القلوب الطيبة حين قرر أن يشارك فى حمل الأحجار على عاتقه بكرة وأصيلا ، ولو شاء لأصدر الأوامر وراقب المنفذين ، إنه أبى إلا أن يسد الثغرات ويشيد الحصون بنفسه مع جيشه !!

ونتدبر عبارة القرآن فى وصف هذه الضمائر البارئة من العلل قال تعالى : ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بُنُونَ﴾ (٨٨) إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقُلُبٍ سَلِيمٍ﴾ (٢) .. سليم من أوضار الغش

(٢) الشعرا : ٨٩ ، ٨٨ .

(١) الليل : ١٨ - ٢١ .

وجنون العظمة ولفت الأنظار! إن الشخص الذي لا يعمل أو لا يجيد عمله إلا ابتغاء ثناء يسمعه ، أو مال يأخذه لن يعمل شيئاً طائلاً إذا انقطع الثمن ، وابتعد الناس! ومعنى هذا أن الخير عنده غرض عابر لا باعث أصيل ، إن قلبه في الحقيقة ناضب من حب الخير والاندفاع الذاتي إليه ، إنه قلب غير سليم .

وربما خامر القلب تطلعات دنيا إلى مال أو جاه ، بيد أن الإيمان يطاردها ويبقى الضمير متشبهاً بربه مؤثراً له وهذا معنى قوله تعالى : ﴿مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقُلْبٍ مُّنِيبٍ﴾ (٢٣) ادْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ﴾ (١) .

إنه ليس غريباً على النفس أن تحب المال والجاه ، بيد أن هذه المحبة يجب أن تنهرم أمام وجه الله وارتقاء به !

ولو نقبنا عن أسباب الزلزال التي تهز كيان الأم لوجدناها تلك الضمائر الميتة ، تلك القلوب التي تبىست ، فهي لا ترшу بنبل ولا تهش لفضيلة ولا تشمتز من قبيح . وقد ذكرت السنة الشريفة أمثلة للضمير الحى عندما يتغلب على المغريات ويهرم الوساوس ويسبح بقوة ضد التيار وينجو !!

فعن أبي ذر رضى الله عنه ، قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة يحبهم الله، وثلاثة يبغضهم الله .

فأما الثلاثة الذين يحبهم: فرجل أتى قوماً فسألهم بالله، ولم يسألهم بقرابة بينه وبينهم، فمنعوه فتختلف رجل بأعقابهم، فأعطاه سرّاً، لا يعلم بعطيته إلا الله والذى أعطاه .

وقوم ساروا ليتهم حتى إذا كان النوم أحب إليهم مما يعدل به فنزلوا فقام رجل يحملقني ويتوأ آياتي ...

ورجل كان في سرية فلقي العدو، فانهزموا، فأقبل بصدره حتى يقتل أو يفتح له . وأما الثلاثة الذين يبغضهم الله فالشيخ الزانى، والفقير المحتال، والغنى الظلوم...» وظاهر أن الثلاثة الآخرين ماتت قلوبهم ، فاستمرءوا الرذائل مع ضعف الأسباب التي تدفع إليها .

(١) ق: ٢٣ ، ٢٤ .

ومن صور الضمائر الحية ، ماذكرته أحاديث أخرى ، عن الرجل يقدر على الفاحشة ، ولكنه يدوس مغرياتها ، ويستبقى نفسه ظاهرا ، وصلته بالله زاكية .

وصورة هذا الرجل الذى استأجر عاماً عنه ، فأدى واجبه ثم عرض له ما صرفه قبل أن يأخذ أجره وبعد سنتين طوال رجع العامل يطلب حقه الذى تركه من زمن بعيد!

كان رب المال ، قد أدار الأجرة فى عمله فنمت حتى أمست ثروة! فلما جاء العامل أعطاه الأصل والنماء ، والعامل مدحوش!  
إن الإيمان يضع ضوابط صلبة للسلوك ، و يجعل من القلب ديدبأً صاحياً يحرس الحقوق والواجبات ، فلا حيف ولا فوضى .. !

وبعض الأنظمة تجعل من سلطان الدولة شبحاً رهيباً يحمل الناس حملاً على العمل ، والإتقان! فهل تم ذلك؟ لا ، لأنه ليس فى مقدور نظام ما أن يضع شرطياً مع كل عامل فى الأرض أو فى المصنع لينشط ، ومع كل مقاول حتى لا يغش ، ومع كل طبيب حتى لا يتهاون ، ومع كل تاجر حتى لا يحتكر ، ومع كل رئيس حتى لا يستبد ويطغى .

وإذا خان الشرطى فهل نجىء له بشرطى آخر؟ قد يقال : إن رفع المستوى الثقافى وتبصير الكبار والصغار بما ينبغى وما لا ينبغى يمكن أن يمنع هذه المخذرات .

والواقع أن الجرائم الكبرى لم يقتربها إلا مجرمون على حظ كبير من المعرفة ، وأن النضج العقلى لا يستلزم الطيبة والإخلاص والشرف ، وكم من أذكاء أساءوا إلى أنفسهم وأئمهم .. ! ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضْلَلَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشاوةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ (١).

إن القلب النقى ، الغيور على الحق الحريص على الشرف ، القاهر للأثرة ، المحب للناس لا يصنعه إلا إيمان وثيق ، وتعلق بالله وحده .

والواقع أن حديث القرآن عن الله سبحانه وتعالى وعن تاريخ الماضين الطويل ، وعن البعث والحساب والثواب والعقاب ، وما شرعه الله سبحانه من عبادات كثيرة ، إن ذلك كله عناصر لضممان سلامه القلب ، واتجاهه الثابت إلى الحق والخير .

(١) الجاثية : ٢٣ .

## ٢٨. ما موقف الإسلام من العنصرية السائدة في بعض الحضارات؟

ظهر خلال هذا القرن الرعيم الألماني «هتلر» يزعم أن الدم الأرى أرقى من غيره ، وأن الشعب الألماني بطبيعته يرجع غيره من الشعوب السامية - يعني اليهود والعرب وأشباههم - وتحول هذا الزعم إلى عقيدة تساند مشاعر الكبراء وتزعة السيادة عند الألمان ومن على مستوىهم .

وهذا كلام خرافى لا وزن له ! وإن كان راسبا لا فى نفوس الألمان وحدهم ، بل فى نفوس الأوروبيين وأفراد الجيش الأبيض عموماً !

إن بني آدم من ناحية الخلقة يستوون فى أنهم نفخة من روح الله الأعلى حلت فى إهاب من تراب هذه الأرض ، فالبشر كلهم ينتميهم أصل واحد ، ويجمعهم نسب مشترك . قال تعالى يشرح تلك الحقائق : ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ طِينٍ ﴾(٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴿٨﴾ ثُمَّ سَوَاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾(٩) .

لا فروق بين جلد أبيض أو أسود أو أصفر أو أحمر ، إن هذه الألوان المختلفة تشابه ما تراه العيون من اختلاف في ألوان الأزهار والورود ، ولا دلالة على عراقة أو تفاهة .

بيد أن كثيراً من الناس يسرهم أن يختلفوا من عند أنفسهم هذه الفروق ، وأن يقيموا حولها عصبيات ، وأن يجعلوا لها وزنا خاصاً في التقديم والتأخير ، والقبول والرفض !

وقد رأيت البعض يتثبت بهذه الأوهام لأنها رجحت كفته دون جهد ! ومنحته

(١) السجدة : ٧ - ٩ .



شرفًا جعله - دون حركة - يسبق الناشطين! إنه لشىء ظريف أن يحسب المرء سيدا لأنه تكون في بطن معين ، ونشأ الناس من ماء مهين ، أما هو فمن ماء شريف .

إنه - مع احترامنا لقوانين الوراثة - نقرر أن الوراثة لاتنشئ عظمة ولا تكسب نجاحاً ، فهناك أنبياء من أصلاب كافرة ، وهناك فجأة من أصلاب أنبياء ، وقد كان أبو الطيب شاعرًا مفلقاً من أب لا يعرف شعراً ولا نثراً ، وكان أبو العلاء فيلسوفاً متشارئاً من أب لا يدرى شيئاً من الفلسفة ..

ثم إن روافد الوراثة غامضة المنبع والكتنـه في أبناء الجيل الواحد ، فكيف إذا تکاثرت الأجيال؟ ونحن نعرف النكتة المروية عن امرأة جميلة أحبت عبقريراً دمياً وعرضت عليه الزواج لينجباً ابناً يرث جمالها وذكاءه! فقال لها الرجل : أخشى أن يرث غباوتك ودمامتى !!

إن القول بأن جنساً ما ذكرى بأصل الخلقة ، وجنساً آخر غبي بأصل الخلقة قول فيه ادعاء ظاهر ، إن ظروف البيئة هي التي تصنع الأعاجيب ، وهي التي تنمى الموهوب أو تقتلها ، بل هي التي تحبى الفطرة أو تحيتها .

والجنس الأبيض الذي يعمر غرب أوروبا وشمالها ، والذي يفرض وصايته على العالم كله ، كان أياماً طوالاً يشتهر بالغباء والانحطاط ، وقد نقلنا في كتابنا «مع الله» كلام المستشرق «فيليب حتى» عن تأخر الأوروبيين الحضاري وتفوق عرب الأندلس عليهم «... في الوقت الذي كانت فيه جامعة «أكسفورد» ترى الاستحمام عادة وثنية ، كانت الأجيال من علماء قرطبة تتمتع بالاستحمام في مؤسسات فاخرة ...». ويدلنا على موقف العرب حيال برابرة الشمال - هكذا كان آباءنا يسمون سكان أوروبا - وفكرتهم عنهم ما ورد في كلام عالم «طليطلة» صاعد القاضي المتوفى سنة ١٠٧٠ م فقد كتب عنهم : أن إفراط بعد الشمس عن مسامة رءوسهم برد هواءهم وكشف وجوههم فصارت لذلك أمزجتهم باردة وأخلاطهم فيجة! فعظمت أبدانهم وابيضت ألوانهم وانسدل شعورهم وانعدمت دقة الأفهام وثقوب الخواطر ، وغلب عليهم الجهل والبلادة ، وفشا فيهم العمى والغباء!!

أرأيت هذا الوصف؟ إنه لأهل أوروبا الذين يقودون العالم الآن ، وليس للهنود أو الزوج أو العرب .. أو بقية العالم الثالث !!

والعالم اليوم ينظر إلى هزائم العرب أمام اليهود ، ويبتسم ساخراً . ! وقد كان آباء أولئك المهزومين يحتقرون الجن اليهودي ويبرءون منه ، ويقولون لنبيهم في أول قتال له مع الوثنية : لا نقول لك ما قال بنو إسرائيل لموسى : اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هنا قاعدون !

بل اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكم مقاتلون ، إن خضت بنا هذا البحر  
خضناه معك ، ما يختلف منا أحد !!

إن الإسلام بين أن الأفراد والأجناس يصنعون يومهم وغدتهم بأنفسهم ، وهم في سباق مفتوح يتقدم فيه من شاء ويتأخر فيه من شاء لا مدخل لللون أو عرق ، ﴿إِنَّهَا لِأَحَدٍ الْكُبَرِ﴾ (٢٥) نذيراً للبشر (٣٦) لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخّر ﴿لَمْنَ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ﴾ (١)  
فقد يسبق الأسود في الدنيا والآخرة ، أو يقع العكس ! وقد ترجم كفة رجل من سواد الناس ، وتطيش كفة آخر من أبناء الرسل ، أو العكس ﴿وَالْوَزْنُ يُوْمَئِذٍ الْحَقُّ فَمَنْ ثَقَلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (٨) ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم بما كانوا بايادنا يظلمون ﴿(٢)﴾ .

وجاء في السنة أن النبي ﷺ نبه قومه : لا يأتيك الناس بأعمالهم وتأتونى بآنسابكم وقال : «من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبة» وهذا مصدق الآية الشريفة ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يُوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿وَلِكُلِّ دَرْجَاتٍ مِّمَّا عَمِلُوا وَلَيُوْقِيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ (٤) .

ومع كثرة ما نبه الإسلام إلى مبدأ ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ﴾ (٥) لوحظ أن العرب يغالون مغالاة منكرة بالأنساب والحرف ، و يجعلونها محور تقدير جائز وعصبيات عميا .

الزراعة مهنة تافهة ، وكلمة فلاح لامرئ نازل المرتبة ، وقد كان الفرزدق يهجو جريراً بأن آباء حداد ! أما هو فإن الذي سمح السماء ببني له بيتاً دعائمه أعز وأرفع !  
يم؟ بغير شيء !

(١) المدثر : ٣٧ - ٣٥ .

(٢) الأعراف : ٨ ، ٩ .

(٣) الحجرات : ١٣ .

(٤) الأحقاف : ١٩ .

(٥) المؤمنون : ١٠١ .

وفرضت تقاليد البدو نفسها على المجتمع العربي ، بل على جانب من الفقه الإسلامي ، فإذا عدد كبير من رجال الفقه يرون أن الهاشمية لا يكفيها عربية عادى ، وأن العربية لا يكفيها أعجمى ، وحكم القضاء الشرعى بتطبيق فتاة من أسرة شريفة النسب تزوجت بالشيخ على يوسف محرر صحيفة «اللويد» المشهورة .

أما حديث الرسول ﷺ : «إذا أتاك من ترضون دينه ومرؤته فزوجوه، إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد كبير» فقد وضع على الرف !

وكما تسللت هذه التقاليد إلى ميدان الفقه تسللت إلى ميدان الحكم والسياسة ، فكانت عصبيات القبائل قدّيماً وعصبيات الأسر حديثاً من وراء طلب الرئاسة وبسط النفوذ .

وعندما يبحث سبب فساد المجتمع الإسلامي وانهيار الحضارة الإسلامية عموماً ، فستكون هذه الجاهليات من أبرز العلل .

وإلى يوم الناس هذا لاتزال الكفاءة الشخصية تؤخر أمام مكانة العائلة وقيمة النسب! ذلك في وقت يشيع في أرجاء العالم تنافس لا حدود له في البحث العلمي والإنتاج الغزير ، وتجويد السلع ، وكشف المجهول ، ومراقبة الخصوم ، وكسب الأصدقاء ، إنه تنافس ترتبط به مصائر أم ومستقبل رسالات! ترى ما موقفنا؟

جاء في السنة عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : «إذا كان يوم القيمة أمر الله مناديألا إني جعلت نسباً وجعلت نسباً، جعلت أكرمكم عند الله أتقاكم فأبىتم إلا أن تقولوا: فلان بن فلان خير من فلان بن فلان! فالليوم أرفع نسبى وأضع نسبكم، أين المتقوون؟»

وعن جابر خاطبنا رسول الله في أوسط أيام التشريق خطبة الوداع فقال : «يا أيها الناس إن ربكم واحد وإن أباكم واحد! إلا فضل لعربى على عجمى ولا لعجمى على عربى ولا أحمر على أسود ولا أسود على أحمر إلا بالتفوى. إن أكرمكم عند الله أتقاكم، إلا هل بلغت؟ قالوا بلى يا رسول الله! قال: فليبلغ الشاهد الغائب...!»

وروى أبو هريرة أن النبي ﷺ قال : «لينتهين أقوام عن الفخر بآبائهم الذين ماتوا، إنماهم فحم جهنم، أولئك أهون على الله من الجعل الذي يدحّج النتن بأنفه! إن الله أذهب عنكم عبية الجاهلية. أى كبرها. وفخرها بالآباء، إنما هو مؤمن تقى أو فاجر شقى، الناس بنو آدم وأدم من تراب...!!» .

## ٢٩. ما موقف الإسلام من مظاهر الحضارة الحديثة، السينما والمسرح والموسيقى والفنون جمِيعها، كالرسم والنحت والتصوير؟

الحضارة الحديثة نتاج تقدم علمي باهر ، وصل إليه الإنسان بعد قرون من البحث المضني والتجارب الغالية! ولم يكن عجبًا أن يستغل الإنسان كشوفه لأسرار الكون وقواه الخفية في ترقية نفسه وترقية معاشه ، بل إن ذلك أقرب إلى الحكمة من استغلال هذه الكشوف في تدمير الحضارة نفسها وتيسير الانتحار الجماعي على الناس !

وأحسب أن التقدم الصناعي العام وفر للجماهير متعًا ما كان يحصل عليها الملوك الأقدمون! الأطعمة أنعم ، والأشربة صنوف ، والملابس تفضل الحرير نسجاً ولوناً ورقة ، وأدوات النقل ألغت عن الخيال والبغال والحمير ، والقيان التي كانت تغنى في مقاصير الأمراء انتقل صوتها إلى الأكواخ ، ونام على لحناها العمال وال فلاحون ، والمرء في الشرق يكلم صاحبه في المغرب بشمن ميسور ، وربما بلغ الناس من الرفاهة درجة أعلى ، وملكوغاً غداً أنصبة أكثر . . .

ومع هذا كله فالاعصاب مشلودة ، والأطماء طاغية ، والبكاء على القليل المنشود يفسد السعادة بالكثير الموجود ، وتحاسد الأفراد والأقطار أشعل البعضاء هنا وهناك! وقيل في وصف العالم : إن عضلاته أكبر من فكره ، ولو أنصفوا لقالوا : إنه عالم يذكر نفسه ، وينسى ربه ، ويجد حقه ، ويماري في لقائه ، ويظن أن هذه الدنيا كل شيء ، فلا امتداد لوجود آخر ، ولا حياة إلا هنا . . . !!!

وأنا رجل مسلم أحب الحياة وأبتهج بطيباتها! إن الله استضافني في كونه وأطعمني خيره فمن السفاهة أن أرفض الكرم المبذول ، ومن السفاهة كذلك أن أصن بشكر المنعم!

إن الله تبارك اسمه يعطى الفضل ولا يطلب إلا الاعتراف بالجميل ، فهل هذا  
ثمن فادح ؟

يبدو أن ناسا كثيرين يعز عليهم دفع هذا الثمن ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي  
الشَّكُورُ ﴾<sup>(۱)</sup> .

على ذلك الأساس أنظر إلى ماقدمته الحضارات قديمها وحديثها! إنه - كما  
علمني الإسلام - لى وليس لغيرى ، أليس يقول الله : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي  
الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾<sup>(۲)</sup> ؟

ومن ثم فالاصل فى الأشياء الإباحة ، ولا تحريم إلا بنص قاطع ، والواقع أن نفراً  
من سوداويي المزاج أولعوا بالتحريم ، ومنهجهم فى الحكم على الأشياء يخالف منهج  
نبي الإسلام عليه الصلاة والسلام الذى مأخير بين أمرتين إلا اختار أيسرهما ما لم  
يكن آثما ، فإن كان آثما كان أبعد الناس عنه ، روى أنس بن مالك أن رسول الله  
صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : «لاتشددوا على أنفسكم فيشدد عليكم، فإن قوما شددوا على أنفسهم فشددوا  
عليهم، فتلت بقاياهم في الصوامع والأدير، رهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم» .

وقد أشاعت المدنية الحديثة «الراديو والتليفزيون» وغيرهما من الأجهزة الناقلة  
للشاشة والملاهى على سواء ، ومعروف أن هذه الأجهزة أدوات غير مسؤولة عما  
يصدر عنها ، وأن المسؤولية تقع على المؤلفين والمغنيين والخربجين ، ففى استطاعتهم أن  
 يقدموا النافع ويحجروا الضار .. !

لقد كان من المستطاع أن نتوسل بهذه الأجهزة لإشاعة اللغة السليمة وتذوق  
الأدب الرفيعة وحماية الأخلاق ، ودعم التقاليد الفاضلة ، بل كان من الممكن أن  
ندرب الآلوف على إتقان حرف نحن محتاجون إليها ، وأن نرفع مستوى الأداء  
لأشغال كثيرة ، فإن البطالة السافرة والمقنعة تفتک لدينا بأعمار الناس .

كان من الممكن أن نحارب عادات ضارة موروثة أو مستوردة انتشرت بيننا  
وأوقفت مسيرتنا ، إن وسائل الإعلام لو أحسنا استغلالها تصنع الكثير ، ولكن ذلك  
لاتستطيعه إلا أمة تحس أن لها رسالة في الحياة ، أما الأمة الذنب فقد سقط عنها  
التكليف لأن غيرها يشددها .

(۱) سبا : ۱۳ . (۲) البقرة : ۲۹ .

قد يفهم من ذلك أنى أحارب الغناء والموسيقى والترويح عن النفس .. لا ، ولكنى ألحظ أن الأمة العربية والإسلامية تريد أن تعمل قليلا وتعنى كثيرا ، والاستجمام حق المرهقين لا حق القاعدين !

أما الغناء فكلام ، حسنه حسن وقبيحه قبيح ، ومن غنى أو استمع إلى غناء شريف المعنى طيب اللحن فلا حرج عليه! وما نحارب إلا غناء هابط المعنى واللحن .

لم يرد حديث صحيح في تحريم الغناء على الإطلاق ، وقد احتاج البعض بقوله تعالى : ﴿وَمَنِ النَّاسُ مَنْ يَشْتَرِي لَهُ الْحَدِيثَ لِيُضْلِلَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذُهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِمٌ﴾ (٦) وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَئِنْ مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعْهَا ...﴾<sup>(١)</sup> .

ولعمري أن من يشتري جد الحديث أو لهوه للأسباب المذكورة في الآية جدير بسوء العقاب ، أما من يريح أعصابه المكدودة بصوت حسن ولحن جميل فلا علاقة للآية به ، وكما يقول ابن حزم : لو اشتري مصحفا للإضلal فهو مجرم .

ويبدو أن اقتران الغناء ببعض المحرمات من خمر وفحش . وما يشاع عن البيئة الفنية من تحلل ، هو الذي جعل عددا من العلماء يحرمه ، وإلى هذه الجملة من الرذائل يشير حديث البخاري إلى من يستحلون الحر والحرير والخمر والمعارف ..

بيد أنه ليس من الضروري أن تجتمع هذه العناصر كلها عند سماع أغنية . وعلى أية حال فإذا كان الغناء مقرضا بتلك المحرمات فهو مرفوض ، أما إذا برئ منها فلا شيء فيه .

والموسيقى كالغناء وقد رأيت في السنة أن النبي ﷺ مدح صوت أبي موسى الأشعري - وكان حلوا ، وقد سمعه يتغنى بالقرآن - فقال له : «لقد أوتيت مزمارا من مزامير آل داود»! ولو كان المزمار آلة رديئة ما قال له ذلك ..

وقد سمع رسول الله صوت الدف والمزمار دون تخرج ، ولا أدرى من أين حرم البعض الموسيقى ، ونفر من سماعها؟

(١) لقمان : ٦ ، ٧ .

على أن الألحان تختلف في تأثيرها وصداها النفسي ، فإذا كان هناك مجال لاعتراض فعلى الأصوات الخنثة والألحان الطيرية المائعة .

ونعود إلى ما بدأنا به موضوعنا وهو أن أمتنا بحاجة إلى الكثير من الجد والقليل من اللهو ، ولو رزقنا بفنانين ذوى شرف ومقدرة لأمكن تحويل الفنون إلى عوامل للبناء لا للهدم ، ولإثارة المشاعر النبيلة لا إهادة الغرائز الدنيا .

أما الصور فيجب أن نفرق بين نوعين : الجسم الذى يصنعه المثالون الآن لأغراض شتى! والرسوم التى توضع على المسطحات من أوراق وأقمشة وغير ذلك .

والتصوير سواء كان شمسيًا أو قلميًّا هو جزء من الطب والأمن والعلوم الكونية والحيوية والتاريخ والشئون الاجتماعية الكثيرة ، والأصل فيه الإباحة لحديث مسلم «الارقام في ثوب» ول الحديث رزين سئل ابن عباس عن أجرة كتابة المصحف ، فقال : «لا بأس إنما هم مصورون ، وإنهم إنما يأكلون من عمل أيديهم» .

ولم يقل أحد إن صورة الوجه في المرأة محرمة ، ولا يقول أحد إن إثباتها بطريقة أو أخرى تحول المباح إلى محرم .

ولا يحرم من هذا النوع إلا ما حمل طابعا دينيا لعقائد يرفضها الإسلام كصور بوذا ، أو إبراهاما ، أو صليبان النصارى ، أو أي شعار ديني يخالف التوحيد .

كما يحرم أي تصوير يخل بالأداب ، ويحرك الغرائز إلى المعصية .

أما التمايل المحسنة فإن النصوص الواردة تظاهرة على رفضها ، ما لم تكن ألاعيب للصبية أو عرائس هزلية ، كحلوى المناسبات المختلفة ، فإن أحداً لا يفكر في توقيرها أو عبادتها .

ولقد رأيت بعينى من يعبدون هذه الأصنام في جنوب آسيا ، ورأيت في مصر من يحيى بخشوع غثالة لعبد الناصر!! وذلك أثناء نقله من مكان إلى مكان .. !!

وأعرف أن هناك من رجال الفتوى من يحرم التصوير كله سواء كان مجسماً أو كان رسمًا على ورق ، وأخشى أن يكون سوق النصوص مقطوعة عن ملابساتها سبباً في ضياع الدين والدنيا معًا!

ولنضرب مثلاً بالمرويات التي جاءت في قضية البناء! روى الشيخان عن خباب ابن الأرت قال: إنَّ المُسْلِمَ يُؤْجَرُ فِي كُلِّ شَيْءٍ يُنْفَعُهُ إِلَّا فِي شَيْءٍ يُجْعَلُهُ فِي هَذَا التَّرَابِ!

وروى الترمذى عن أنس أن رسول الله ﷺ قال : «النفقة كلها فى سبيل الله، إلا  
البناء فلا خير فيه!»

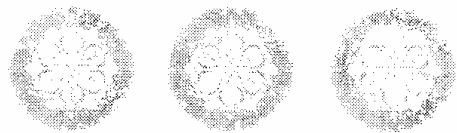
وأخرج داود عن أنس أيضاً أن رسول الله ﷺ قال : «أما إن كل بناء وبال على  
صاحبه إلا مالا بد منه» .

عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال : مر بي رسول الله ﷺ وأنا أطين حائطاً  
من خص ، فقال : ما هذا يعبد الله؟ فقلت : حائط أصلحه! فقال : «الأمر أيسر من  
ذلك» وفي رواية: «ما أرى الأمر إلا أعدل من ذلك»! يعني الموت أو الساعة!! والحديث  
رواه أبو داود وصححه الترمذى!!

هذه الآثار كلها لو أخذت على ظاهرها مابنيت مدينة ولا قرية! ولعاش الناس في  
أكواخ لا تستر العورات إلا بجهد !

والواقع أنها واردة في المكاثرة والمفاخرة والاستطالة على الناس! وبناء القصور  
جائز بلا ريبة!

فهل الذين يحرمون التصوير مطلقاً يحرمون بناء القصور؟  
إنهم في بعض البلاد لا يزالون يرون الصورة في التليفزيون محمرة ، وأقمار  
الأجنب تلتقط الصور لنا في أيام السلام والحرب على سواء ، ونحن ندرى  
أولاً ندرى .



## ٣٠. كيف أعلن الإسلام حقوق الإنسان...؟

خلق الله الإنسان ليكرم لا ليهان ، ولتسجد له الملائكة لا ليعيش مع الحيوان! ومع أن الإنسان يعاني على الأرض ما يعاني فهو مع بني جنسه إذا صلحوا واستقاموا أفضل عند الله من ملائكة السماء ، وقد قال الله سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بْنَيْ آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّابَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾<sup>(١)</sup>.

ولكن المتأمل في تاريخ البشر يجد أن جماهير كثيفة طحنها الذل والضياع! ربما أهزلها الجوع والدواب تجده ما تأكله! وربما فقدت حقوقها المادية والأدبية وعاشت كسيرة أسيرة وغيرها من الطير والمحشرات ينطلق دون قيد!  
من الذي أنزل بالبشر هذه الكوارث؟ لم يفعل ذلك ملك ولا جن ، لم يفعل ذلك ماء ولا هواء!

إن الذي فعل ذلك بعض البشر ، ناس لديهم فضول سلطة أو ثروة ، استغلوا سلطانهم وغناهم في إيذاء الآخرين والحيف عليهم .

ومضت قافلة البشرية من قديم تعسف الطريق ، وتکابر الوحي ، وتعارض الإنفاق ، وتدين الأخلاق ، وتفرض الأهواء .. وأخيراً استطاع نفر من أولى العزم وحمة الحقيقة أن يقلموا الأظافر الحادة ، وأن يروضوا الطبائع النهمة ، وأن يضعوا دساتير حسنة ترد المظالم وتحمي الضعاف ، وتصون الحقوق في أسلوب مفصل أوحى به سلسلة التجارب الطويلة في محاربة الاستبداد السياسي والظلم الاجتماعي والانحراف الخلقي .

وعندما ننظر إلى المواد التي تضمنتها هذه الدساتير تعرف بدقة ما هي الحقوق التي يطلبها الإنسان والتي لا يزال الكثيرون يشكون فقدتها ! .

إن المادة الأولى في الميثاق العالمي لحقوق الإنسان تنص على أن الناس يولدون أحرازاً ، يتساوون في الحقوق والواجبات ، وكون الناس يولدون أحرازاً متساوين كلمة نطق بها عمر بن الخطاب ارجحاً لا إعداداً ولا تكلفاً ، بل انطلاقاً من الفطرة الإسلامية ! .

(١) الإسراء : ٧٠ .

ولكن هذه الكلمة ظلت دهراً نظرية خيالية!! فكم من أناس ولدوا لهم حقوق ليست لغيرهم ، وكم من أناس ولدوا مشقلين بواجبات ليست على غيرهم ، وكم من وظائف تفاوتت الفرص في شغلها ، واختير لها من ليس لها أهل ، ولا تسل كيف؟ فإن ناسا قبلك تجربوا على السؤال فلم يوقف لهم على أثر أو عاشوا ناكسي رءوسهم لفروط ما حل بهم ، إن القدرة التي يملكونها البعض ولا يدرى كيف امتلكها - فعلت ماثم ومناكر لا حصر لها ، ومع أنه الله - وهو المقتدر الأعلى - لا يظلم أحداً في الملكوت الذي تفرد بحكمه ، وقال : (يا عبادِي إني حرمتَ الظلمَ على نفسِي فلاتظالموا) ، مع ذلك فإن ملاك السلطة والثروة دأبوا على الظلم في أقطار كثيرة ، وبعد لأي قدرت الجماهير على تقديرهم بالدستير والمواثيق التي وضعت نصوصها على ضوء التجارب المستفادة والذكريات المرة . . . !!

إن حقوق الإنسان ولدت في ديننا مع النطق بكلمة التوحيد ، فعندما نؤمن بالله الذي لا يعبد غيره ولا يشرع غيره ولا يحكم غيره ، عندئذ تسقط الوثنيات كلها عقائدية كانت أو سياسية أو اجتماعية!!

نعم ، إن الإيمان بوحدانية الله وقيامه على خلقه وتدبيره لكل أمر ، والإحساس بأنه - وحده - الضار النافع الخافض الرافع المعطى المانع ، إن ذلك يمنح الإنسان حرية واسعة تجعله لا يبالى بطواغيت الأرض كلها ، لأنهم مهما فحش سلطانهم ليسوا إلا عبيد الله .

ونلحظ أن القرآن الكريم كرر قصة فرعون مع موسى بضع عشرة مرة ، ذلك لأن الفرعونة مرضيّ نفسي شائع بين الحكام المستبدّين ، وتأمل قول فرعون لقومه : ﴿مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيْكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ﴾<sup>(١)</sup> قوله للسحرة لما آمنوا بعد ما شهدوا معجزة موسى تلتف ما صنعوا : ﴿آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلِمَكُمُ السَّحْرَ فَلَا قَطَعْنَ أَيْدِيْكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَافٍ وَلَا صَلَبَنَكُمْ فِي جَذْوَعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيْنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى﴾<sup>(٢)</sup> .. إن ذلك الفرعون السخيف يرى

ألا رأى إلا رأيه! فهو وحده الذي يصنع القرار! ويرى أن من اعتنق رأيا قبل أن يستأذنه مخطئ متمردا!! إنه ملك الضمائر والسرائر ، والناس عبيد إحساناته . . !!

ولكى توقي الإنسانية هذه اللوثة : شددت الدستير الحديثة في أمر الشورى ، وإلزام أولى الأمـرـ بها ، كما وضـعـتـ قـيـودـاـ حـديـديـةـ عـلـىـ التـصـرـفـ فـىـ المـالـ العـامـ وـمـنـعـ العـبـثـ فـيـهـ .

. ٧١ (٢) طه :

. ٢٩ (١) غافر :

وكذلك وضعت قوانين صارمة لحق كل إنسان في محاكمة عادلة ، فلا يحبس أو يعتقل أو يؤذى جوراً وطغيانا ، وإنما يبقى إنسانا مصونا حتى يصدر القضاء النزيه حكما عليه فيؤخذ به وحده!

إن الرسول رأى وحشيا الذي قتل عمه حمزة أحب الناس إليه فما استطاع أن يسىء إليه بكلمة بعدما أسلم .

ورأى عمر بن الخطاب رجلا كان قد قتل أخاه في الجاهلية ثم أسلم ، فقال له عمر : والله لا أحبك! قال : أذلك يعنى حقى يا أمير المؤمنين؟ قال : لا .. قال : لا حرج إذن ، إنما يأسى على الحب النساء!!

الحق أن سنة الرسول ﷺ وتقاليد الخلافة الراشدة كانت غوذجا أعلى لاحترام الإنسان والمحافظة على حقوقه ، كان النبي يدعو من له مظلمة عنده أن يقتصر منه ، ويأخذ حقه! وكان خلفاؤه كذلك ، وقد رفض عثمان أن يستنفر أهل المدينة - خصوصا قبيلته - للدفاع عنه ، حقنا لدماء من استباحوا دمه!

ولو كان في الحكم رجل آخر لأهلك نصف الناس للدفاع عن شخصه !!

في هذه البيئة الحرة تربى الرجال الذين هدموا القيصرية والكسروية ، واستمع التاريخ إلى رجل منهم يقول في أرض فارس : جئنا نخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده! جئنا نخرج الناس من ضيق الأديان إلى سعة الإسلام! كانوا يدركون أن الوجه الآخر لكلمة التوحيد هو حقوق الإنسان ، الإنسان الذي لا ينحني إلا لربه وحده!

من هنا كانت البيئة الحرة المهاجر الفذ لتكوين الأمة المسلمة العارفة بربها السيدة في وطنها التي لا يجار عليها ولا يستباح حماها ، وقد كره الإسلام الاستضعفاف ، وعزم على المؤمن أن يكون حمى الأنف عزيز الجاذب!

فإن صارت به أرض فليرحل إلى غيرها ، وليبقى كما كتب الله له قويا أبيا ﴿ قُلْ يَا عِبَادِ الدِّينِ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ ... ﴾<sup>(1)</sup>.

(1) الزمر: ١٠ .

على أن الرحيل لا يسوغ أن يكون فرارا من مقاومة ممكنته ، جاء في خطبة لأبي بكر الصديق « .. إننا سمعنا رسول الله يقول: «إن الناس إذا رأوا الظالم ولم يأخذوا على يده أو شرك أن يعهم الله تعالى بعثاب». أو أني سمعت رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول : «ما من قوم يحمل فيهم بالمعاصي ثم يقدرون على أن يغيروا فلم يغيروا إلا يوشك أن يعهم الله بعثاب» .

والواقع أن الظلمة من أجبن الناس ، ويوم يحس أحدهم أنه إذا لطم أحدا ارتدت اللطمة إلى خده ، فكر ألف مرة قبل أن يعتدى . إنهم لا يزأرون إلا في الخلاء ، ولا ينتدون إلا في الفراغ والويل للشعوب الجبانة !!

للإنسان حقوق سياسية تجعله ينقد أي خطأ من السلطات كلها عليها ودنياها دون أن يلحقه أي ضرر ، وله أن يتولى أي منصب تؤهله له كفايته دون أن يقفه عائق ما . وأساس ذلك أنه ليس لأحد بعد رسول الله عصمة تعلو به على النقد ، وأن المناصب أمانات ينالها الجدير بها ، ويبعد عنها من لا يستحقها .

وللإنسان حقوق مالية تفرضها له الإخوة العامة بين المسلمين ، وقد أشرنا من قبل إلى أن المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه . قال ابن حزم : ومن ترك أخاه يجوع ويعرى وهو قادر على إطعامه وكسوته فقد أسلمه! وذكر ابن الجوزي في سيرة عمر بن الخطاب وقد أصابت الناس أزمة أن عمر قال : «لولم أجد للناس ما يسعهم إلا أن أدخل على أهل كل بيت عددهم فيقاسمونهم أنصاف بطونهم حتى يأتي الله بالمطر فعلت ، فإنهم لن يهلكوا على أنصاف بطونهم» .

وللناس حقوق ثقافية تجعل العلم بينهم مشاعرا ، ميسوراً للأخذ ، يستنير به الذكر والأثرى ، والغني والفقير ، فطلب العلم فريضة كما جاء في السنة الشريفة ، وما تنضح ملكات الإنسان ، ويخصب تفكيره وشعوره ، إلا بأمداد لا تنتهي من المعرفة .. !

والمستغرب أن الإنسان المسلم من بضعة قرون يحيا بعيداً عن دينه وينبت في غير مغارسه ويحكم بغير شرائعه .

الشعوب هنا تخختار حكامهم وتبعدهم إن سئمتهم! أما عندنا فالشعوب تفاجأ بحاكميها كما يفاجأ المريض بعلة لا يعرف كيف الخلاص منها!

وعندما وقعت مذابح لبنان ظهرت الآلاف غضبا في كل عاصمة إلا في العواصم الإسلامية ، لأن التظاهرات منوعة! من يدرى؟ إن الشجاع يبعث الشجاع ، فقد تحول هذه التظاهرات ضد الحكم بفعل فاعل!! فالأفضل أن تمنع ، والرؤساء المحبوبون سيؤدون الواجب!

## ٣١. هل مسؤولية المسلم تجاه المجتمع الإسلامي وحده أم تجاه المجتمع البشري كله..كيف؟

معرفتى بالإسلام تجعل ولائى للناس كلهم جزءاً من ولائى للدين الذى أحببته! فأنا لاأشعر بانشطار فى هذا الولاء الواحد .

وقد سمعت أحد الشيوخ فى أثناء الدروس يقول : نحن المسلمين أمة الإجابة ، وغيرنا من أهل الأرض أمة الدعوة! قلت : ما معنى هذا؟ قال : إنَّ محمداً ﷺ دعا العالمين إلى الله ، فنحن استمعنا إلى النداء وأسلمنا وجوهنا لله ، وحق فينا قوله تعالى : ﴿رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيَ يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَإِنَّا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ﴾<sup>(١)</sup> فنحن أمة الإجابة !!

أما غيرنا مدعو مثلنا ، ولما يجب بعد! لعل النداء لم يصل إليه ، أو لعله وصل إليه مشوها لا يحرك دواعى القبول ، وأيا ما كان الأمر فهو مدعو!

وعلى أن أبلغه ما يجهل ، وأن أثير فيه دواعى التصديق ، لقد عرفت الحق قبله ، فآمنت ، ولست أولى منه بذلك الخير ، وقد يكون خيراً منى لو عرف ما أعرف ، والواجب يفرض على أن أكون صورة مرغبة لا صورة منفرة ، وإن كنت مسؤولا عن إصلاحه ، أو حاملاً أوزاره؟!

ومن الحزن أن عدداً من علماء المسلمين شغله الترف العقلى فخان أمانة الدعوة والبلاغ ، وأن عدداً من حكام المسلمين شغله المجد السياسى ، فما أحسن خدمة الحق ولا جذب الانتباه إليه! ونشأ عن ذلك أن العلاقة بين أمة الإجابة وأمة الدعوة كانت مليئة بالخصام ، بل كانت مخضبة بالدم!

قد تقول : أهذا كل ولائك للإنسانية؟ وأجيب للفور : لا .. لا تنس أنى حسن الطنب بالفطرة الإنسانية نفسها ، لأنى مسلم أعلم أن الصفة الأولى لدينى أنه دين

(١) آل عمران : ١٩٣ .

الفطرة! إن الناس يولدون عليه ويتحاوبون مع تعاليمه إذا أدركوها . . ويوم تخف قبضة الموروثات الرديئة فإن الجماهير ستكون قريبة مني أو أكون أنا قريباً منها .

ولو خلى المرء وفكره لاتجاهه إلى إله واحد ، ولشعر بدوافع ذاتية إلى هذا رب الواحد ، ولو خلى المرء وفكره لأثر الزواج على العهر ، والصحو على السكر ، والإخاء على الأثرة ، والنصيحة على الغش !

إنى حسن الظن بالفطرة البشرية ، واعتقادى أنها كالثمر الذى ينبت جميل الرواء شهى الطعم ، ييد أن النبات قد تعدو عليه أمراض تشوه لونه ومذاقه ، إن هذه الأمراض علل طارئة ، وقد تعارف الزراع على مقاومتها كى يحموا محاصيلهم ، لكن الأجيال الناشئة بيننا لا تجد الحماية الكافية ، ومن ثم قد تتلتهمها الأوبئة الخلقية والاجتماعية والسياسية ، فيشب الصغار مائلين زائفين !

وماذا يفعل أولئك الصغار إذا سمعوا منذ نعومة أظفارهم أنه لا إله ، والحياة مادة؟ أو سمعوا أن الآلهة شركة مقرها جبل أولب أو صحراء الجزيرة أو فوق السحاب؟ إنهم يكبرون زائغين .

أترانى أدافع عن ذلك الانحراف؟ كلا ، وإنما أذكر الواقع المجرد ! والذى أعلمه أن الله زود الفطرة بخصائص تملك بها حق الاعتراض على الباطل الذى يعرض أو يفرض عليها ، وأن هذه الخصائص من القوة حيث يعد إهمالها تقصيراً سيناً وأساساً لمسائلة عادلة يوم الحساب ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ وَأَشَهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهَدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ (١٧٢) أو تقولوا إنما أشرك آباءُنا من قبل وکُنَّا ذُرِّيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهَلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ ﴾ (١٧٣) وكذلك نُفصِّلُ الآياتِ ولعلهم يرجعون ﴿ (١) .

هذا الحوار ناضج بأن الخصائص الذاتية للفطرة الإنسانية قادرة على المقاومة والرفض ، يجب أن يرفض العقل الخرافية ، ويشتت بالحقيقة ، يجب أن يرفض الضمير البشري الإثم ويشتت بالبر والطيبة .

(١) الأعراف : ١٧٢ - ١٧٤ .

وإذا حدث أن خفت صوت الفطرة ، جاءت نجادات من الخارج لمعاونته كى يؤدى  
وظيفته ، ويبقى الإنسان إنسانا ، يعرف ربه ويؤثر دربه !!

وإذا كان الوحي الإلهى غير كاف فى إيقاظ الفطرة وإعادة التائه إلى رشده ،  
أحاطت بالأفراد والجماعات آلام تكسر الغرور وترفق الحجب وتحمل البشرية على  
الخضوع لولاه ومناشدته الرحمة ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَّبِيٍّ إِلَّا أَخَذَنَا أَهْلَهَا  
بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَرُّ عُونَ ﴾<sup>(1)</sup> .

ومع ذلك فالفطرة وحدها لا تخطئ فى كل شيء! إنها تخطئ وتصيب ، وتجور  
وتستقيم! ودورنا نحن المسلمين أن ندعم الصواب ، وأن نوهن الخطأ ، وأن نذكر بما  
تنوسي من حق .

وفي ظلمات الجاهلية الأولى شعر نفر من ذوى القلوب النبيلة أن المستضعفين  
يجار عليهم فى الحرث ، وتغصب حقوقهم ، فتجمعوا وقرروا أن يغيثوا الملهوف ،  
ويبقوا إلى جانبه حتى يرضى ، ذلك هو حلف الفضول الذى تم فى دار عبدالله بن  
جدعان .

وبعد ظهور الإسلام ونزول الوحي ، ذكر النبي ﷺ هذا الحلف بإعزاز وولاء  
وقال : لو دعيت به فى الإسلام لأجبت! نعم إن الإسلام الذى جاء به هو  
الإنسانية فى صورتها الوسيمة ، ونحن - انبعاثا من هذا المعنى - نرى لزاما علينا فى  
الميدان الدولى أن نحارب التفرقة العنصرية ، وأن نخاصم الاستكبار بالقوة ، وأن نقر  
عيننا بانتصار العدالة ، وأن نفرح بشيوع الرخاء بين عباد الله .

إننى أغبط الرجال الذين يعملون باسم «لجنة العفو الدولية» على اليقظة الخلقية  
والغيرة الإنسانية التى تجعلهم يرقبون الأحداث فى العالم ، فإذا وجدوا ظلما شهروا  
به ، ومزقوا الأ Starr عنده ، وألبوا الدنيا عليه .

أشعر كأن هؤلاء الناس ينفذون التعاليم التى تلقيتها من رسولى المنصف الرحيم  
القائل «إذا عملت الخطيئة فى الأرض كان من شهدها فأنكرها كمن غاب عنها. ومن  
غاب عنها فرضيها كأن كمن شهدها!!

(1) الأعراف : ٩٤ .

إن الدين تحسين للحسن وتقبيع للقبيح حيث كان ، ومن أى الناس كان . وأذكر  
أننى لم أعلم بمصارع العلماء الصوماليين العشرة الذين رفضوا قوانين الأسرة الجديدة  
فى الصومال ، إلا من استنكار لجنة العفو الدولية لما وقع .. إن أغلب الإذاعات  
الإسلامية والعربية أثرت الصمت .. !!.

قلت : هؤلاء الساكتون أقرب إلى الكفر منهم إلى الإيمان ، أما الأجانب  
الغاضبون للظلم فهم أقرب إلى الإيمان منهم إلى الكفر! إن هلاك الأجيال على ظهر  
الأرض يجعىء من شيوخ الخبر وسكات العارفين ، قال تعالى : ﴿فَلَوْلَا كَانَ مِنَ  
الْقُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنْ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ  
وَاتَّبَعَ الدِّينَ ظَلَمُوا مَا أُتْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ (١١٦) وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرْبَى  
بِظُلْمٍ وَآهَلُهَا مُصْلِحُونَ﴾ (١).

والانتمامات المزورة لا تخدع ذالب ، كم من منتمين إلى الإسلام لو تفرست  
فى أعمالهم ما وجدت أثراً لفطرة سليمة ، أو تقوى حقيقية ، وكم تجد مسالك هى  
الإسلام بعينه ولكن العنوان مفقود .. !

أعجبتني نظم الشورى فى الغرب ، ورأيتها تطويراً جيداً لما حدث فى سقيفة بنى  
ساعدة قديما .. فإذا أذناب لولة الجور الذين أهانوا الإسلام وأمته يقولون فى صفاقة  
نادرة : هذا اقتباس أجنبى ، والشورى عندنا لاتقىد حاكما .. !!

وتأملت فى أحوال القائلين فرأيت ناسا يخزى بهم الحق ، و تستخفى المروءة ،  
يسترون عوراتهم العقلية برکعات ميتة ، وتدين شائه ، فقلت فى نفسي : الأوليون  
فى نظم الشورى قلدوا النبوة والخلافة الراسدة ، وهؤلاء العرب قلدوا الحجاج  
والمعتصم وبقية السلاطين .. !

ما أكثر ما ظلمت أمتنا بالمتقولين الجهلة ..

على أن الإنسانية فى غيبة الوحي تشعبت بها الطرق وتفرق مذاهب شتى  
كما زاحمت الفطرة غرائز وأهواء جامحة ، والحضارة التى تسود العالم اليوم تشوبها

(١) هود: ١١٦ ، ١١٧ .

نقائص ونقائص كثيرة .. وربما اختلف الناس فى مفهوم العدل ، بل فى مفهوم الفضيلة والرذيلة ، وبين الجبهتين اللتين تحكمان العالم تفاوت واسع فى وجهات النظر .

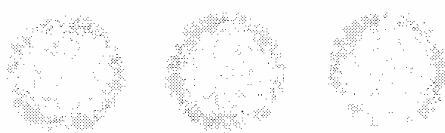
وذلك كله يؤكّد ضرورة الرجوع إلى وحى الله والاستهدا به فى مواجهات الظنون ، ومتشعبات الهوى ، إنه لا بد من دين لدنيا الناس .

ونحن المسلمين نملك الوحى الخاتم ، ومن حقنا وحدنا أن نتكلّم باسم موسى وعيسى ومحمد جمِيعا ، فإن كتابنا جمع لباب الدين ، وتتضمن جملة الحقائق التي يفتقر إليها البشر ، ليوفوا بحق الله أولا ، ثم ليتعايشوا متعاونين متراحمين في هذه الحياة .

بيد أن الناس لن يسمعوا حرفًا منا ما بقينا على تخلفنا الشائن ، وما بقينا جهله بقيمة التراث الذى لدينا ، وما بقينا - على غنانا - نتسول من الشرق أو الغرب برامج إصلاح وضرورات حياة .

فلنستعد ثقتنا بأنفسنا ولنوثق إيمانا ، ولننمسك بالخصائص التي زكت وارتقت بها أمتنا ، وهي ما قررته الآية الكريمة : ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> .

إننا لسنا جبهة ثلاثة في العالم ، إننا الجبهة الأولى فيه ، فلمّا أزرينا بأنفسنا أزري بنا الآخرون ، وطريق العودة مهدد لا مسدود!



(١) آل عمران : ١١٠ .

## ٣٢. ما تأثير القرآن في الفكر الإنساني؟

يحسب كثيرون أن صلة الدين بالقلب أسبق من صلته بالعقل ، أو أنه بحسب الإنسان أن يكون صافى الروح نبيل الخلق صادق المشاعر ليتم دينه ويكتمل يقينه ، مهما كان عقله بعد ذلك ..

وذلك خطأ! فإن الإسلام يريد أولاً عقلاً سليماً وفكراً مستقيماً ، فما قيمة أمرى مشوش الذهن سقىم التفكير؟  
إن صحة النظر إلى الأمور ودقة الحكم على الأشياء تجلى أولًا ، ثم تجلى الطيبة والنية الحسنة بعد ذلك ..

وعندما بدأت الدعوة إلى الإسلام أهاب القرآن بالناس أن ينفضوا عنهم ما ورثوا من خرافة ، وأن يعيدوا اليقظة إلى عقولهم المغيبة ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعْظُمُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلَّهِ مَشْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَّكُمْ بَيْنَ رِيَّدِيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

كان المتعصبون للتقالييد القائمة يقولون : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُّهَتَّدُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> وكان النبي المكافح لإزالة هذه الغيبوبة العقلية يرفض هذا التقليد الأعمى ﴿ قَالَ أَوَ لَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ .. ﴾<sup>(٣)</sup>.

لابد من موازنة عادلة ، ونتيجة صحيحة تتحرسونها وتصيرون إليها! والحق أنى لم أقرأ كتاباً منسوباً إلى السماء احتفى بالنظر العقلى وخط على ضوءه معالم الإيمان مثلما فعل القرآن الكريم ..

إنه يخاطب الإنسان هكذا ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ

(١) سبا: ٤٦ .

(٢) الزخرف: ٢٢ .

(٣) الزخرف: ٢٤ .

الأَرْضُ مُخْضَرٌ... ﴿١﴾ ؟ ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجْرِي  
فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقْعُدَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ ﴿٢﴾ ؟ ﴿أَلَمْ تَرِ إِلَى  
رِبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ وَلَوْ شَاءَ جَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا...﴾ ﴿٣﴾  
﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يَؤْلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رَكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ  
خَلَالِهِ...﴾ ﴿٤﴾ .

لعمري ما وجد العقل من بدء الخلق إلى يوم الناس هذا كتاباً يعترف به ويجلو  
بريقه ويهد طريقه مثل هذا الكتاب الجليل ! كان الدين عند كثيرين ينتظم مع أدب  
الخيال وأحلام الوجود وهيام الشعر وتهاویل الفن حتى جاء القرآن الكريم ، فإذا  
الدين علم يعتمد على الحقيقة ، وقضاياها تعتمد على البرهان ، سواء اتصلت بعالم  
الغيب أو عالم الشهادة ، أو كما يعبرون في عصرنا بالملادة وما وراء المادـة . . .

وانضم العلماء بالدين إلى الملائكة المقربين في الشهادة بوحدانية الله وعدالته  
كما جاء في الآية : ﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمُ قَائِمًا  
بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ ﴿٥﴾ .

وبديه أن العلم هنا ليس العلم النظري الجاف ، لا ، إنه علم صادق ، مطابق  
للواقع ، يهد لما نسميه العاطفة العاقلة ! ثم تتشبث به وتتعصب له ، فلا نرخص  
قيمتـه ولا نتنازل عنه ، إنها خيانـة أن تخـفـفـ من الحق عند ثقل الأعبـاء ،  
أو نستديرـ له إذا أرهـقـنا الأعدـاء . . !

وفي القرآن الكريم نماذج كثيرة للتعريف بالحق ولفت البصائر إليه ، ولنختـرـ هذا النموذـجـ !  
يقول الله سبحانه وتعالـى معرفـا نفسـه لـعـبـادـهـ : ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ لَكُمُ السَّمْعَ  
وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾ ﴿٧٨﴾ وـهـوـ الـذـي ذـرـأـكـمـ فـيـ الـأـرـضـ وـإـلـيـهـ  
تـحـشـرـونـ ﴿٧٩﴾ وـهـوـ الـذـي يـحـيـيـ وـيـمـيـتـ وـلـهـ اـخـتـلـافـ الـلـيـلـ وـالـنـهـارـ أـفـلاـ  
تـعـقـلـونـ ﴿٨٠﴾ ﴿٦﴾ .

(٣) الفرقان : ٤٥ .

(٤) الحج : ٦٥ .

(١) الحج : ٦٣ .

(٥) آل عمران : ١٨ .

(٦) المؤمنون : ٧٨ - ٨٠ .

(٤) النور : ٤٣ .

هذه إنارة للعقل لا يجوز أن يصل بعدها الطريق ، ومنهج القرآن في الحديث عن الله جدير بالاحترام كله ، إنه يضع أصابع الإنسان على ما حوله ثم يقول له : فكر! أتظن الشمس عقدت اتفاقا مع الأرض لتعاقب الليل والنهار؟ أتظن كلتيهما حددت المدار الذي يخصها ، ووضعت عقوبة من يتجاوزه؟ إن هذه الأجرام السابحة في الفضاء لا تعقل شيئا ، وإنما تديرها حكمة .. (أفلا تعقلون)؟

وبعد استعراض للكونتناول عرشه وفرشه جاء هذا التقرير الحاكم ﴿بِلْ أَتَيْنَاهُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ﴾ (٩٠) مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَّهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ (٩١) عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (١) .

هذه عقيدة التوحيد ، وتلك أساساتها العقلية ، تتبع في سياق صريح قاطع يثبت لله كل كمال وينزهه عن كل نقص ، ويستند إليه المذاهب التي تتبغى له ، وتليق بمجده!!  
حسنا ، فهل وقف الأمر عند هذا التقرير المدعوم ببراهينه؟ لا لقد جاء بعده تيار عاطفي يدفع إلى البراءة من كل شرك وجهل ، ويحذف من عواقب هذا الانحدار ، جاء هذا التيار في صورة استعاذه من صاحب الرسالة أن يلحقه رشاش من الغضب الماحق الذي سينزل بالشاردين المعاندين ، وغضب الجبار محنور ، ومن شمائل العبودية أن نتوقاه ، وننأى عن أسبابه ﴿قُلْ رَبِّ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُونَ﴾ (٩٢) رب فلا تجعلني في القوم الظالمين (٩٤) وإنما على أن تُرى ما نعدُهم لقادرون﴾ (٢) .

والغريب أنه بعد تزييق الحجب دون الحقيقة وبعد مواجهة البشر بما يحملهم عليها حملأ ، يقول الله لنبيه ﷺ : تمهل ، وتذرع بالحلم ، وقابل بإحسان من يسف ﴿أَدْفِعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ﴾ (٩٦) وقل رب أعود بك من همزات الشياطين﴾ (٣) .

هذا نموذج من عشرات تنبئها السور في القرآن النازل بمكة والنازل بالمدينة على سواء ، والغريب أن النموذج هنا من سورة مكية ، والمستشركون يرون أن القرآن

(٣) المؤمنون : ٩٣ - ٩٧ .

(٤) المؤمنون : ٩٥ - ٩٦ .

(١) المؤمنون : ٩٠ - ٩٢ .

المكى يعتمد على العاطفة أكثر مما يعتمد على الفكر .. فهل لديهم ما يوصف بأنه فكر أو عاطفة؟ إن ما لديهم فراغ !!

ولا يوجد كتاب بني الإيمان على البرهان ، إلا هذا القرآن ، إن التفكير فريضة إسلامية كما يقول الأستاذ العقاد!

ومجال التفكير هو في العالم المادي ، هنا يستطيع الإنسان أن يلاحظ ويستنتاج ويتبع التجارب ويكرر الفروض ويصل آخر الأمر إلى ما يفيده في دينه ودنياه ، وذلك ما نبه إليه القرآن الكريم عندما قال : ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ﴾ (١٩٠) الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ (١) .

أولو الألباب هنا يتفكرون في خلق العالم! ويستنتاجون من قوانينه المطردة ، ونظامه المتناسق أنه مخلوق لرب حكيم ، فلا عبث ولا فوضى ..

وفي أول السورة نفسها ورد ذكر أولى الألباب على نحو آخر ، إنهم لا يحاولون اكتناه الذات العليا ، ولا يخوضون فيما يصعب دركه من شؤونها ، إننى شخصيا «أشعر» بأن الله ملك مستو على عرشه ، لا ينذر شيئاً عن سلطانه ، ولا يبعد أمر عن حكمه ! لكن كيف ذلك؟ لا أدرى !

أنا لا أدرى علاقة روحى بجسدى ، فكيف أدرى استواء الله على عرشه !!  
الأفضل أن أتجاوز ذلك إلى غيره على نحو ما قيل :

إذا لم تستطع شيئاً فدعه وجاوزه إلى ما تستطيع !!

﴿وَالرَّأْسُخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ (٢) على أن هذا التسليم ليس جواز مرور للخرافة أو قبولاً للمتناقضات ! وكما قيل : ما يعز على العقل فهمه شيء وما يحكم العقل باستحالته شيء آخر .. !

(٢) آل عمران : ١٩٠ .

(١) آل عمران : ١٩١ .

وقد حارب القرآن الأوهام ، وكم يعيش الناس صرعى أوهام! وحارب الظنوں ،  
وكم من ظنون توارثها البشر ، وجعلوا منها عقائد مقدسة ، وما كانت يوم وجدت إلا  
شعائعات لا أساس لها . . . ﴿وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنًّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ  
شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

ومن هنا نهى الله سبحانه وتعالى أن تتبع ما لا نعلم وأن تتأثر بما لا أصل له ،  
لقد وهب لنا الفكر والحواس لنسخدمها في تبيان الحق ، وسوف يسألنا عن طريقة  
استخدامنا لتلك الموهب ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ  
كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾<sup>(٢)</sup> ومن معالم الجماعة المسلمة أنها تحترم المنطق ،  
وتسلم باليقينيات وتتخضع لسيطرة العلم! وقد مضى هذا المنهج إلى غايته وهو  
يحارب الشرك ويوسس التوحيد ، فترى الحملة على المشركين معللة بأنهم يتبعون  
ما لا دليل عليه! قال تعالى : ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا  
حَسَابَهُ عَنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> بل إن ذلك يراعى عند قصص الأولين ،  
وذكر أسباب الخروج على الضالين المستبددين ، فقد جاء على السنة الفتية أهل  
الكهف ﴿هُوَلَاءِ قَوْمًا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلهَةً لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِمْ بِسُلْطَانٍ بَيْنِ . . .﴾<sup>(٤)</sup>  
أى بدليل واضح مقبول!  
الحق أن أثر القرآن الكريم في الفكر الإنساني عميق ، إنه هو الذي أقام الإيمان  
على المنطق ورفع راية العقل!

(٢) الإسراء : ٣٦ .

(٤) الكهف : ١٥ .

(١) يونس : ٣٦ .

(٣) المؤمنون : ١١٧ .

## ٣٣. كيف، ولماذا، وقع النسخ في القرآن...؟

للنسخ معنيان : أحدهما سائغ لا ريبة فيه ، وهو تخصيص عام أو تقييد مطلق ،  
أو إظهار حكم ما بطريق التدرج .

والثاني محظوظ سابق بأخر لاحق ، وهو عند التحقيق العلمي لا وجود له في  
القرآن الكريم . !!

ونسوق الأمثلة الشارحة لما ذكرنا ، المرأة إذا فقدت زوجها وجبت عليها عدة وفاة  
مقدارها أربعة أشهر وعشرة أيام ، كما جاء في الآية الكريمة : ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ  
مِنْكُمْ وَيَرْدُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصُنَّ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغُنَّ أَجْلَهُنَّ فَلَا  
جُنَاحٌ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾<sup>(١)</sup> ... لكن هذا الحكم العام  
عرض له استثناء ضيق دائريه ، فإن المتوفى عنها زوجها إذا كانت حاملاً فعدتها  
وضع الحمل ، ولو بعد يوم من الوفاة! قال تعالى : ﴿وَأَوْلَاتُ الْأَحْمَالِ أَجْلُهُنَّ أَن  
يَضَعَنَ حَمْلَهُنَ﴾<sup>(٢)</sup> .

كلتا الآيتين لها موضعها الذي تعمل فيه ، وحكمها باق إلى قيام الساعة .. !

وحرم الإسلام أكل «الدم» وجاء ذلك في الآية : ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمِيَةُ وَالدَّمُ  
وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ ...﴾<sup>(٣)</sup> إلخ . ثم جاءت آية أخرى تكشف أن الدم الحرام هو السائل  
من الذبيحة ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ  
مِيَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوْحًا﴾<sup>(٤)</sup> إلخ فعلم من ذلك أن الشارع يبيح أكل الكبد والطحال  
وكان العرب يعدونها من الدم ، فتقييد الدم الحرام بصفته المذكورة!

أما التدرج في الكشف عن حقيقة حكم ما ، فإنه يبدأ تلويناً يفهمه الأذكياء ، ثم

(١) البقرة : ٢٣٤ .

(٢) الطلاق : ٤ .

(٤) الأنعام : ١٤٥ .

(١) المائدة : ٣ .

(٣) المائدة : ٣ .

تزداد الإباهة بما يكاد يوحى بالحكم ، ثم يجيء الحكم حاسماً بالمعنى المراد ، وقد تم تحريم الربا والخمر بهذا الأسلوب المتأني ، وليس في القرآن نص بإباحة الخمر أو الربا!

وعندما يقول سبحانه : ﴿وَمَا آتَيْتُم مِّنْ رِبًا لَّيْرَبُوا فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِنْدَ اللَّهِ...﴾<sup>(١)</sup> فذلك تمهيد لقوله فيما بعد ﴿وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا﴾<sup>(٢)</sup> !! .

وعندما يقول : ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا﴾<sup>(٣)</sup> فذلك تمهيد لقوله فيما بعد ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبَوْهُ﴾<sup>(٤)</sup> .

إن هذا التدرج كان الطريقة المثلث لفطام الناس عن رذائل ألفوها وأدمونها وتعصبو لها ، وقد حاولت الولايات المتحدة تحريم الخمر بقانون صارم مرة واحدة ففشلت فشلاً محزناً ، بصورة أشنع !! وتبين أن الشارع الإسلامي أذكي وأحكم . !! . ومنفعة الميسر أن ريحه كان يزمى للفقراء ، ومنفعة الخمر ما يشعر به الشارب من نشوة وغيبة ينسى فيها أحزانه . . . إلى حين ، أو ما يحسه من دفع كاذب ! وكفة الإضرار أرجح ، والقانون الشرعي «للأكثر حكم الكل ، وما قارب الشيء يعطي حكمه ..»!

وبعض المفسرين رأى أن الآيات الأخيرة في الخمر والربا ناسخة لما نزل قبلها من آيات ، متوهماً أن بينها تعارض ، وهذا خطأ فلا تعارض ولا نسخ . . .

بيد أن حمى النسخ أصابت قوماً من الفقهاء والمفسرين فجعلتهم يقولون كلاماً غريباً ، أذكر أنني كنت أقرأ شرح الخازن لسورة الأنعام بدءاً من قوله تعالى : ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرٍ مِّنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِظٍ﴾<sup>(٥)</sup> فإذا الرجل يقول : الآية منسوخة ، وبعدها قال تعالى : ﴿أَتَبْعِي مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ﴾<sup>(٦)</sup> فإذا هو يقول : الآية منسوخة !

(٣) البقرة : ٢١٩ .

(٤) البقرة : ٢٧٥ .

(١) الروم : ٣٩ .

(٥) الأنعام : ١٠٦ .

(٦) الأنعام : ١٠٤ .

(٤) المائدـة : ٩٠ .

ولا أدرى بدقة كم آية نسخها في صفحة واحدة!!

وقد وصل بعضهم بالأيات المنسوخة إلى بضع مئات ، وهذا كلام منكر ، وقد رفضه الراسخون في العلم ، والشبيهة التي قامت في ذهن الخازن - غفر الله له - أنه ظن آيات الجهاد تعارض الآيات التي ذكرها ، وهو ظن مستبعد! ..

بل إن البعض يرى قوله تعالى : ﴿فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ﴾<sup>(١)</sup> ناسخ قوله

تعالى : ﴿أَنْقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَاتِهِ﴾<sup>(٢)</sup> كأنَّ بين الآيتين تناقضًا ، ولا تناقض إلا في دماغه هو!!

لقد رأيت القائلين بالنسخ يتورطون في مهازل ، وعلة هذا أنهم بعيدون عن التفسير الموضوعي للقرآن الكريم ، سواء كان هذا التفسير يتبع قضية واحدة في طول القرآن وعرضه ، أو كان استكشافاً للوحدة التي تشمل أجزاء السورة ، والتي تجعل آياتها معالم لصورة بينة التقسيم ، متعانقة المعانى والأهداف ..

وعلى أية حال ، فما من آية في كتاب الله قيل بنسخها إلا كان هناك قول آخر بإحكامها ، حتى ما كان ظاهره النسخ مثل قوله تعالى : ﴿الآنَ خَفَّ اللَّهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيهِمْ ضَعْفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ﴾<sup>(٣)</sup> قال كثيرون : كان الحكم الشرعي أن يثبت الواحد لعشرة من الأعداء ثم خف بالثبات أمام اثنين!

وقال المحققون : الحكم الثابت والعزمية الماضية أن يقف الواحد أمام عشرة مدام قادرًا صابرًا أملاً في النصر أو راغباً في الشهادة ، على أن له رخصة أخرى إن عجز ، وهي أن يقف أمام اثنين ولا يؤذن له بترك العدو أبداً دون ذلك ... . قالوا : والرخصة هنا كقصر الصلاة في السفر ، فالقصر في السفر لا ينسخ الإنعام في الإقامة ... .

وما دام لم يرد قول بنسخ إلا ورد معه قول بإحكام ، فلنستبعد إبطال الآيات ولنقرر أنه لا نسخ في القرآن الكريم أبداً ، إلا ما كان يعني تخصيص العام أو التدرج في التشريع .

قد يقال : أليس يقول الله تعالى : ﴿مَا نَسَخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُسِّهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ...﴾<sup>(٤)</sup> .

(١) التغابن: ١٦ .

(٢)آل عمران: ١٠٢ .

(٣) البقرة: ١٠٦ .

(٤) الأنفال: ٦٦ .

لقد ذكر صاحب المنار الوجه الحق في تفسير هذه الآية ، ونقلت رأيه مع تعليقات لي في كتابي «نظارات في القرآن الكريم» ، وخلاصته أن الآيات نوعان تكليفية وتكوينية .

والمقصود بالأيات التكوينية خوارق العادات التي يجريها الله لتأييد أنبيائه ودعم رسالتهم ، ومن هذا القبيل قوله تعالى : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا ﴾<sup>(١)</sup> وقوله : ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلَّا أَنْ كَذَّبَ بِهَا الْأَوْلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

أما الآيات التكليفية ، فهي كلمات الله المتضمنة هداه لعباده ، وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَثِيمٍ ﴾<sup>(٣)</sup> يسمع آيات الله تُتلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعْهَا ﴾<sup>(٤)</sup> وقوله ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾<sup>(٥)</sup> .

والنسخ يقع في الأولى ولا يقع في الأخرى ، فإن المعجزة التي تصلح لأمة ، لا تصلح لأخرى ، ولا شك أن المعجزة الأخرى ، التي أيد الله بها خاتم أنبيائه تغاير الخوارق الحسية التي أيد بها الأنبياء السابقين .

وقد طلب كفار قريش وغيرهم خوارق حسية محددة ، وجاء بعد قوله تعالى : ﴿ مَا نَسْخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَسَّهَا .. ﴾<sup>(٦)</sup> إلخ . مقتراح عجيب من هؤلاء الكفراة ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةً ﴾<sup>(٧)</sup> !

بل إن آية ﴿ مَا نَسْخَ مِنْ آيَةٍ .. ﴾ اتصل بها قوله تعالى : ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَىٰ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾<sup>(٨)</sup> ؟ وهو تساؤل يجعلنا نقطع بأن النسخ ليس في آيات تكليفية أو أحكام شرعية ، وإنما هو في حقيقة المعجزة التي تصحب رسالات المرسلين وتشد أزرهم أمام أعدائهم ، وقد كان مشركون العرب ضائفين بالمعجزة الإنسانية التي ميز الله بها محمداً ﷺ ، يريدون معجزة تسير الجبال لا معجزة تصنع الرجال !

(٣) الجاثية : ٧ ، ٨ .

(٤) الإسراء : ٥٩ .

(١) الأنعام : ١٠٩ .

(٦) البقرة : ١٠٨ .

(٥) البقرة : ١١٨ .

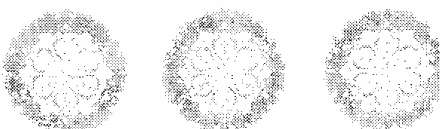
(٤) يوسف : ١ .

ومن الشائعات التي انطلقت في ميدان النسخ أن هناك قرآنًا أُنزل ثم سحب! والمعروف في ديننا أن القرآن لا يثبت إلا بالتواتر الذي يفيد اليقين ، وأن خبر الواحد لا يثبت قرآنًا أبداً ، فالزعم بأن قرآنًا كان ، ثم رفع كلام لا يلتفت إليه ..

والقرآن الكريم قد ينسخ أحكاماً جاءت في السنة الشريفة وذلك مثل نسخ استقبال بيت المقدس في الصلاة باستقبال المسجد الحرام ، قال تعالى : ﴿ قَدْ نَرَى تَقْلِبَ وَجْهَكَ فِي السَّمَاوَاتِ فَلَنُوَلِّنَّكَ قَبْلَةً تَرْضَاهَا فَوْلَ وَجْهَكَ شَطَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَعَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوْلُوا وَجُوهُكُمْ شَطَرُهُ .. ﴾<sup>(١)</sup>.

واستقبال بيت المقدس لم يكن بنص قرآنٍ ، وإنما كان بإلهام إلهي عن طريق السنة التي يهدى إليها قلب الرسول الكريم ، ولم يكن ذلك اجتهاداً شخصياً ، قال تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبِيهِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ومن قبيل نسخ السنة بالقرآن الكريم ، منع تسليم النساء المؤمنات إلى قريش ، وقد كان عهد الحديبية ينص على رد كل من أمن إلى مكة ، حتى نزل قوله تعالى : ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ ﴾<sup>(٣)</sup>.



<sup>(٣)</sup> المتختنة : ١٠ .

<sup>(٢)</sup> البقرة : ١٤٣ .

<sup>(١)</sup> البقرة : ١٤٤ .

## ٣٤. هل الاستدلال القرآني في قضية الألوهية على الوجود أم على التوحيد؟

إن الطفل الذى يودع فى أحد الملاجئ قد يفكر فى أبيه عندما يكبر ، وقد يبحث عنه ، ولكن لا يجرى فى خاطره أبدا أنه جاء الدنيا من عدم ، أو ظهر على الأرض من غير أب !!

والبشرية فىأغلب العصور بحثت عن ربها وفكرت فيه وربما أخطأت الطريق إليه ، فقد تعبد اسماء لا حقيقة له ، وقد تعبد حجراً موهوماً الضر والنفع ، وقد تعبد عجلاً أو تقدس بقرة أو تؤله نهراً ، وقد يجيء من يرفض هذه الآلهة المزعومة كلها وينكر أن يكون للوجود سيد !!

إن قضية الألوهية فى التاريخ الإنسانى يكتنفها قدر من الغموض ، وجمهرة الأم رنت إلى إله كبير ، ثم رمت إلى إله أو تعرفت عليه عن طريق التمايل ، أو الكائنات التى تنتتمى إلى إله على نحو ما ، وينخيل إلى أن رفض عقيدة الألوهية من الأساس لم ينجم إلا بعد شيوع التدين الخرافى ، ورفض العقل السجود لحجر أو حيوان أو إنسان ..

وكان هذا الرفض المطلق يقع على ندرة ثم شاع فى عصرنا الحديث ، مع التقدم العلمى وانتشار تدين مغشوش ، وخيانة المسلمين لرسالتهم فما بلغوها ولا أنصفوها .  
وحيث القرآن الكريم عن الألوهية يتسم بالوضوح الشديد ، فهو ينفى الشركاء بحدة وحسم ، وينفى أن يكون هناك أحد فوق مستوى العبودية لأن له بالله صلة خاصة ، لا ، هو إله واحد ، وكل ما عداه عبد له ﴿إِن كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيَ الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾ (٩٣) ﴿لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَهُمْ عَدَّا﴾ (٩٤) وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرَدًا﴾ (١).

(١) مريم : ٩٣ - ٩٥ .

وخلال الحديث عن الوحدة ، وكشف الحجب عن أمجاد الإله الحق ، وأسمائه الحسنى ، وأوصافه العلى ، تتشعب الدلائل لتسحق كل تفكير قد يعرض عن استغناء العالم عن ربه ، وقيامه بنفسه .

أى إن شرح حقيقة التوحيد فى الأسلوب القرانى يمحو آثار الإلحاد ، وينفى شبكات الملحدين ، وبذلك تتعانق أدلة الوجود الأعلى وأدلة التوحيد المطلق فى نسق فذ !

وهاك أمثلة من الكتاب العزيز ، يقول الله سبحانه عن المشركين : ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقُهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقُهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> ؟ إن وصف الله سبحانه الخالق يعني أنه أوجد العالم من عدم ، فهو بارئه ومبدعه ومصوروه ومبدئه ومعيده . . . إلخ ، ومعنى أن العالم مخلوق أنه برز من العدم إلى الوجود بقدرة قادر وحكمة حكيم وعلم عالم . . . إلخ ، إن الصفر لا يصنع شيئاً ، والعدم لا ينشئ وجوداً ، ومن ظن أن العالم كان معدوماً ثم عراه الوجود من غير شيء فهو أحمق .

والخلق من لا شيء ليس عملاً تافها يقدر عليه أى تافه ، ومن يتصور ذلك فهو مغفل ! إن الخلق عمل هائل وإذا كان صنع مطبعة أو سيارة أو راديو يحتاج إلى متخصصين مهرة - وهذا عمل دون الخلق براحتل - فكيف بالخلق نفسه ؟ إننى لا أجنح إلى خيال بعيد ، ولكننى أسأل : إن العلماء مشدوهون أمام سعة الكون التى لم تعرف لها إلى اليوم نهايات ، أفلأ يكون رب الكون أكبر من الكون نفسه ؟ بلى ، والله أكبر !

الأمر هنا ليس نفيا للشركاء ! فإن الشركاء تساقطوا من أول الطريق ! والوثنيون لم يزعموا لأحجارهم شيئاً ، والمصابون بجنون العظمة كفرعون وأضرابه لم يزعموا أنهم خلقوا شيئاً ، ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾<sup>(٣)</sup> .

ولا يسوع لأحد أن ينتظر من القرآن الكريم أن يجعل من الوجود الأعلى قضية هي موضع الأخذ والرد والقبول والإنكار ! الله أعلى وأجل ! أقصى ما ينتظر أن يتناول أوهام الجهل بما يدمغها ، وأن يدوس التعطيل وهو يمحو الشرك !

(١) الزخرف : ٩ .

(٢) الزمر : ٨٧ .

(٣) الزمر : ٦٢ .

وتدبر الآيات ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنِ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدِيرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقَوَّنَ﴾ (٢١) فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَإِنَّ

تُصْرِفُونَ﴾<sup>(١)</sup> ؟ ظاهر من السياق أنه لنفي الشركاء ، وأظهر منه أنه لنفي الإلحاد والتعطيل ، ذلك أن صور الموت والحياة تتراوّف تحت حواسنا ، ومن حقنا أن نسأل : مصانع من التي اختفت تحت التراب تبرز الحبوب والفاكهه؟ ومع من اتفقت لتحول المياه الكدرة وفضلات المجاري إلى ورد وأزهار وطعمون جيدة وألوان بهيجه؟؟ من رب هذه وتلك؟ إنه الله!

وفي كل لحظة من ليل أو نهار تخرج من بطون الأمهات أطفال سوية المشاعر ، نابضة بالحياة ، صالحة للنماء ، مستعدة للاكتمال العقلى والعاطفى ، متهيئة لشئى التكاليف ، من جعلها كذلك هل الأب هو الذى اختار خصائص الوراثة فى الحيوان المنوى الذى أنزله؟ إنه لا يدرى كيف تكون ولا متى ولا من أين جاء؟ هل الأم اختارت بويضتها ، وساعة نزولها إنها ليست أقل جهلا من رجلها!! من المسئول عن هذا الإيجاد الذى لا يمكن إنكاره؟ إن رد الإيجاد إلى «الصفر» أو إلى «س» أو إلى «مبهم» سخف لا يطيقه إلا فكر ساقط سخيف! المسئول عن هذا القائل : ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ﴾<sup>(٢)</sup> .

وكل أنسى هنا تعميم يستوعب الإناث فى عالم الأحياء من طير ودبابة وحشرة وزاحفة ، فى البر أو البحر ، بل من الإنس والجن! ولذلك جاء عقب هذه الكلية الخيطية المستوعبة قوله : ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ﴾<sup>(٣)</sup> .

إن الفرار من الحقائق ليس ذكاء ولا شرفًا ، وإذا كان بعض الملحدين يحسب نفسه مفكراً ، فليعلم واقعه المر! إنه أمرؤ معتل الفكر ، مصاب بداء عقلى منفر لا يقل عن الجذام! بل ربما كان المذوم أشرف خلقا وأصح فكرًا ..

قلنا : إن منهج القرآن هو الجمع فى سياق واحد بين دلائل الوجود الأعلى وأدلة الوحدانية المطلقة ، ليس القرآن كتاباً فنياً يفرد فصلاً لهذه القضية ، وفصلاً لتلك

(٣) الرعد : ٩.

(٤) الرعد : ٨.

(١) يونس : ٣١، ٣٢.

القضية ، إنه يبني العلاقة بالله على نحو يربط الناس بخالقهم ، ملك الأسماء والأبصار والأفئدة مدبر الأمور كلها ، الذي لا راد لحكمه ، ولا مهرب من قضائه ، ولا منتهى لعلمه ، ولا مجير عليه .

ومن رحمة الله بخلقه أنه يفتح عيونهم على آياته ليعرفوه من خلال نظرهم في هذا العالم الذي يعيشون فيه ..

يقول تعالى : ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ (١) .

الجملة الأولى فيها تأسيس لعقيدة التوحيد ، والجملة الثانية فيها نفي حكاية الشركاء ، والأية كلها تهديد للحديث عن مجالى الوجود الإلهى فى أفاق العالم ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لِآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقُلُونَ ﴾ (٢) .

فى هذه الآية تنبيه للعقلاء إلى أن كل شيء في الكون يشير إلى سيده ، ويدل على الخالق الكبير ، وقد جاء الكلام على أسلوب السرد الجمل ، لكننا نرى التفصيل في مواضع أخرى ، تدبر قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثْبِتُ سَحَابًا فَيَسْطُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كَسْفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلَالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبَشِرُونَ (٤٨) وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنْزَلَ عَلَيْهِمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمْ يُلْسِنُ ﴾ (٣) بعد هذا التفصيل لنزول الغيث إلى متربته بهفة بالغة تسمع رب العالمين يقول للإنسان : ﴿ فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ... ﴾ (٤) ؟ كأنه يقود المرء إلى النتيجة البديهية بعد تجربة معملية تمت بين سمعه وبصره ! هذه آثار الرحمة ، وهذه آثار القدرة ، وهذه مظاهر العلم . وهذه ... إلخ ، كل شيء يشهد لله ويوجه إليه !!

(١) البقرة : ١٦٣ .

(٢) الروم : ٤٨ ، ٤٩ .

(٣) البقرة : ١٦٤ .

(٤) الروم : ٥٠ .

وكما قال للإنسان انظر .. قال للناس : ﴿ انظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرَهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لِآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

وما يعين على فهم الأسلوب القرآني أن نتذكر حقيقة فلسفية معروفة هي أن العالم ليس له من ذاته وجود! إن وجوده طارئ عليه من الخارج! أترى المصباح الكهربائي عندما تغمز «الزر» فيضيء؟ إنه لا يضيء أبداً من ذاته ، لابد من تيار خارجي يسري فيه ليتوهج! إنه معد فقط للاستقبال ، وإشعاع ما يجتئه من جهة أخرى ، كذلك الكون ، إن وجوده ، ذاتا وصفات مفاضح عليه من أعلى ، وإذا انقطع التيار الذي يمده تلاشى ، واستخفى فلا أثر له ، وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُوْلَا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

وعندما يلفت القرآن الكريم نظرنا إلى آيات الله في الأرض والسماء وما بينهما ، فهو يعطينا فكرة عن الإيجاد والإمداد معاً ، ولا بأس أن يضم إلى ذلك إشعاراً بأنه الله الواحد ، وأن ما عداه من آلهة مزعومة إفك مبين ، ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيَّابَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ..<sup>(٣)</sup>

هكذا اشتمل القرآن على دلائل الوجود الأعلى في ثنايا توحيد الله وتجيده ، فالله أعظم وأعز من أن يكون إثبات وجوده أمراً يفرد له عنوان ، وكأنه موضوع يفتقر إلى البرهان .



(٣) غافر : ٦٤ ، ٦٥ .

(٤) فاطر : ٤١ .

(١) الأنعام : ٩٩ .

## ٣٥. ما أهمية القصص في القرآن، وهل لها أصل تاريخي، وما الحكمة في تكرارها؟؟

لابد من دراسة الماضي والتفسير في أحداثه ، فإن هذه الأحداث ليست ملكاً لأصحابها ، وإنما هي ملك الإنسانية جمِيعاً ، يدرسها الخلف ليستفيدوا منها العبر ، ويستخلصوا منها النتائج ، ويضعوها نصب أعينهم وهم يخططون للحاضر والمستقبل على سواء . . .

وظاهر أن سير الأفراد والأمم يخضع لسُننِ دُقِيقَةٍ ، وأن ازدهار الحضارات وانطفاءها ، وبقاء الدول أو فناءها لا يتم بخط عشوائي وإنما يقع وفق قوانين صارمة! بل إن القوانين الاجتماعية لا تقل عن القوانين العلمية دقة واطراداً ، ومن ثم كان تجاهل هذه القوانين وخيم الآثار .

وقصص القرآن الكريم جزء من التاريخ المهم ، ومعرفتها حصانة للباحثين لا يستغنى عنها ذوبان ، قال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاءِ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْرًا ﴾<sup>(١)</sup> وقد لام سبحانه الغافلين عن هذا التاريخ وما وعى من مصارع الظلمة وهلاك المفسدين ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولَئِي النُّهَيِّ ﴾<sup>(٢)</sup> ! وقال : ﴿ تَلْكَ الْقُرَى نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَائِهَا وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَافِرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وتتشابه القوانين الاجتماعية والقوانين الكونية في عمومها وانطباقها على شتى الأمكنة والأزمنة ، فقانون الأجسام الطافية مثلًا يشمل جميع الأنهر والبحار ، وانهيار الأم لشروع الفوضى والفساد يتناول شتى الأجناس والعصور ، وقد هدد الله العرب

(١) طه : ٩٩ . (٢) الأعراف : ١٢٨ .

بالمصير الكالح إذا بقوا على عنادهم ومكرهم ... ولا يحق المكر السيء إلا بأهله فهل ينظرون إلا سنت الأولين فلن تجد لسنت الله تبديلاً ولن تجد لسنت الله تحويلاً<sup>(١)</sup>.

و سنن الله الكونية لا تhabi أبداً ، وكذلك سننه التاريخية والحضارية ، وهي منطبقه على المؤمنين والكافرين دون استثناء ، وقد وقعت محنـة أحد لأن المسلمين لم يتذمروا النصر ، بيد أن الهزيمة الطارئة لن تغير مستقبل الضلال ، وإن واتهـه مؤقتاً ظروف مساعدـة . قال تعالى : ﴿ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سِنِنٌ فَسَيِّرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> هـذا بـيان لـلناس وـهدى وـموـعظـة لـلمـتقـين<sup>(٣)</sup> وـلا تـهـنـوا وـلا تـحزـنـوا وـأـنـتـمـ الـأـعـلـونـ إـنـ كـنـتـمـ مـؤـمـنـينـ<sup>(٤)</sup> إـنـ يـمـسـكـمـ قـرـحـ فـقـدـ مـسـ القـوـمـ قـرـحـ مـثـلـهـ وـتـلـكـ الـأـيـامـ نـذـاولـهـ بـيـنـ النـاسـ<sup>(٥)</sup> .

وقد تضمن القرآن الكريم عدة قوانين اجتماعية و عمرانية حاسمة ساقها في تضاعيف القصص التي ذكرها أو في خواتيمها مثل قوله سبحانه : ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾<sup>(٦)</sup> و قوله : ﴿ إِنَّهُ مَنْ يَتَقَبَّلُ وَيَصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾<sup>(٧)</sup> و قوله : ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلُ فَمَمَّا زَرَبَ فَيَذَهَبُ جُفَاءً وَمَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ ﴾<sup>(٨)</sup> ... إـنـهـ .

إن القصص القرآني سرد واع موجه للتاريخ الإنساني ليس الغرض منه الإلهـاء والتشـويـقـ ! بل الغـرضـ منهـ التـربـيـةـ وـالتـوعـيـةـ ، وـتجـديـدـ المعـانـيـ بعدـ اـنـتـهـاءـ أـهـلـهـاـ لـتـكـونـ عـظـةـ دائـمـةـ !!

وقد شـاعـ أدـبـ القـصـةـ فـيـ عـصـرـناـ شـيوـعاـ يـسـتحقـ الـدـهـشـةـ ، وـامتـلـأـتـ الأـيـدىـ بـرواـيـاتـ يـقرـؤـهاـ حـامـلـوهاـ لـيـقطـعـواـ الـوقـتـ أوـ يـلتـذـواـ بـحسـنـ العـرـضـ ! وـجمـلةـ هـذـهـ الرـوـايـاتـ منـ نـسـجـ الـخـيـالـ ، وـقدـ تـكـونـ ذاتـ مـغـزـىـ جـيدـ ، وـقدـ تـكـونـ إـثـارـةـ وـضـيـعـةـ . وـالـبـوـنـ شـاسـعـ بـيـنـ هـذـهـ الأـقـاصـيـصـ ، وـبـيـنـ التـارـيـخـ الـذـيـ يـجـسـدـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ وـيـغـزوـ بـهـ الـأـلـبـابـ وـالـبـصـائـرـ لـيـمحـوـ الـغـفـلـةـ وـيرـفـعـ الـمـسـتـوـيـ وـيـضـيـعـ السـبـيلـ ، الـبـوـنـ بـعـيدـ بـعـيدـ .

(٣) القصص : ٨٣ .

(٤) آل عمران : ١٣٧ - ١٤٠ .

(١) فاطـرـ : ٤٢ .

(٥) الرعد : ١٧ .

(٤) يوسف : ٩٠ .

عندما يقول الله لنبيه : ﴿وَكُلًاً نَقْصٌ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نَثَبَتْ بِهِ فُؤَادُكَ وَجاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup> فهو يقول ذلك في أعقاب سرد الواقع لا ريب فيه ، فقد ذكر في هذه السورة قصص نوح وهود وصالح ولوط وشعيب وموسى مع أنهم التى ظهرت فى عصور متعاقبة ، وانتظمتها أدوات التكذيب والمكابرة حتى أهلكتهم أمة بعد أخرى .

وهو يحكى ذلك إرهاباً للعرب المستكبرين وتسلية للنبي وتسريه له ! ، وفي موضع آخر يقول له : ﴿وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرٌ نَّا وَلَا مُبْدِلٌ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾<sup>(٢)</sup> فأين موضع الخيال فى هذه الواقع؟؟ وبعد أن قص الله سبحانه قصة يوسف ، وشرح أطوار حياته منذ اختطف إلى أن صار ملك مصر ، قال عنه وعن غيره من المسلمين : ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الدِّيَنَ بَيْنَ يَدِيهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ...﴾<sup>(٣)</sup> فأين موضع الخيال هنا؟

إن اتهام القرآن بأنه يعرض خيالات فنية أو يمزح فى سياقه بين الواقع والخيال اتهام لا مساغ له ، وهو فى نظرنا بلاهه نشأت عن أتباع المستشرقين!

والمستشرقون يحسون ما فى كتابهم من غثاثة وعوج وبعد عن الحق ، ويريدون الإيهام بأن القرآن لا يزيد على غيره! وهذا كذب لا يروج عند عاقل . !!

ومعلوم أن القصة واحدة قد تتكرر فى عدة سور ، غير أن هذا التكرار صورى ، فإن كل قصة تختلف عن الأخرى ، إما فى العناصر الجوهرية التى تتألف منها ، أو فى طريقة العرض الذى يناسب مقتضيات الأحوال ..

قصة موسى وبني إسرائيل فى سورة «غافر» انفردت بالحوار الطويل للرجل المؤمن الذى يكتم إيمانه ، بل هو العنصر البارز فيها .

والقصة نفسها فى سورة «القصص» انفردت بتفصيل السبب فى خروج موسى إلى أرض مدین وزواجه هناك . !

والقصة فى سورة الكهف انفردت بلقاء موسى مع الخضر هذا اللقاء المثير المستغرب! ..

(٣) يوسف: ١١١ .

(٤) الأنعام: ٣٤ .

(٥) هود: ١٢٠ .

والقصة في سورة طه انفردت بالحديث عن العصا التي كان موسى يهش بها على غنمه ثم تحولت إلى قوة هائلة في يده كما انفردت بأدعية موسى وإجابة الله له ... إلخ.

وقد استطال الحديث في سورة البقرة والأعراف عن قصة بنى إسرائيل ، ومع ذلك فإن المنهج غير المنهج ، والنتائج غير النتائج ، وما اتفقت فيه السورتان جاءت صياغته على نحو يلائم البيئة المتغيرة ، فالسورة الأولى مدنية والأخرى مكية ...

وشرح النواحي الفتية والموضوعية في هذه القصة وحدتها يحتاج إلى كتاب عن «اليهود في القرآن الكريم» مع ملاحظة أن القرآن ليس كتاباً فنياً في الجغرافيا أو التاريخ ، إنه يهتم بالجانب الإنساني والاجتماعي وحسب!

والحوار المبثوث في أرجاء كل قصة يساق بحكمة إلى غاية محددة! خذ مثلاً قصة شعيب مع مدين في سورة الأعراف ، لقد جاء فيها هذا الخطاب يناشد فيه شعيب قومه ألا يستبدل بهم اللدد في الخصومة ، وألا يحملهم النزق على ارتكاب ما لا يليق ﴿وَإِنْ كَانَ طَائِفَةً مِنْكُمْ آمَنُوا بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ وَطَائِفَةً لَمْ يُؤْمِنُوا فَاصْبِرُوا حَتَّىٰ يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ﴾<sup>(١)</sup> أى دعوا الأمر للزمن ، ولا تتعجلوا العواقب!  
فماذا كان الجواب؟ ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شَعِيبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرِيَّتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا﴾<sup>(٢)</sup> !!

وظاهر أن هذا السياق من قبيل إياك أعني واسمعى يا جارة ، وكأن النبي يقول للعرب المأوشين له : اخذروا مثل هذا المسلك في مصادرة الإيان ومخاخصة أهله ، فعقباه صيحة من السماء تذركم في دياركم هلكى كما حدث لقوم شعيب!! ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup> الَّذِينَ كَذَبُوا شُعِيباً كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا الَّذِينَ كَذَبُوا شُعِيباً كَانُوا هُمُ الْخَاسِرِينَ﴾<sup>(٤)</sup> .

ويلفت نظرنا في تكرار أى قصة أن القرآن الكريم يقلب النفس الإنسانية على شتى جوانبها ، ويعالجها طوراً بالهدوء وطوراً بالصرامة ، طوراً بالشد وطوراً بالرخاء ، والغرض أن تترك باطلها وتقبل على هدایات الله ..

(١) الأعراف: ٩٢، ٩١.

(٢) الأعراف: ٨٨.

(٣) الأعراف: ٨٧.

انظر مثلاً إلى قصة هود مع عاد ، إنك ترى هوداً في سورة الأعراف بدأ هادئاً طویل الأناء مع ناس أشبه بالثيران الهائجة ﴿وَإِلَيْهِ عَادٌ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ أَفَلَا تَتَقَوَّنَ﴾ (٦٥) قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴿١١﴾ !!

فإذا تأملت في القصة نفسها عندما تعرضها سورة هود وجدت النبي الحليم يبدأ مندداً بوثنية قومه وحاسماً في كشف كذبهم على الله ومنذراً بسوء المال إن هم بقوا على جبروتهم ﴿وَإِلَيْهِ عَادٌ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ﴾ (٥) يَا قَوْمٍ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي أَفَلَا تَعْقِلُونَ (٦) وَيَا قَوْمٍ اسْتَغْفِرُ رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَارًا وَيَزِدُّكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ ﴿٢﴾ !!

وتفسير هذا أن لقاء أي نبي مع قومه لا يقع مرة واحدة ، إنه لقاء يبقى عشرات السنين ، وما يدور بينهم وبينه من حديث لا يأخذ صورة واحدة ، بل يأخذ صوراً كثيرة!

وحتى لو وقع لقاء واحد - كما حدث لموسى مع السحرة - فإن كل ما دار من حوار لا يثبت في عرض واحد ، بل توزع أجزاء الحوار على ما تقتضيه المناسبات المتفاوتة . . .

ومن ثم كان القصص القرآني مجالاً رحباً لمعالجة النفوس والجماعات من عللها المتنوعة بما يلائمها من الدواء الناجع ، فسبك القصة ملحظ في نقل ما يفيد الناس من بدء الوحي حتى قيام الساعة!

ليس المهم تحديد مولد أو وفاة ، ليس المهم تحديد موقع ، أو حتى تحديد الشخص ! فما يعنينا أن نعرف «هوية» ذي القرنين ، أو الرجل الذي جاء من أقصى المدينة يسعى !! المهم تقديم الشفاء النفسي والاجتماعي من خلال تاريخ صادق وقصص حق .

(٢) هود : ٥٠ - ٥٢ .

(١) الأعراف : ٦٥ ، ٦٦ .

## ٣٦. مَا تَفْسِيرُ الْآيَاتِ الَّتِي قَدْ تَصَفَّ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَصَفَّا مَادِيَا؟ مَثْلُ ﴿وَجَاءَ رَبِّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّا صَفَّا﴾

جلست يوماً أفكرا : ما أنا بين الناس؟ قلت : واحد من ألف مؤلفة تسكن هذه الأرض! سألت مرة ثانية : ما أنا بين من سكناها منذ الأزل ومن يسكنونها آخر الدهر؟ فشعرت بأنني أتضاءل ، وأن وجودي يصغر!

سألت مرة ثالثة ما أنا بين شتى العوالم؟ إن أرضنا التي نحس ضخامتها ذرة محقرة بين أسراب لا تخصى من الكواكب الثابتة والدوارة ، وما يقدر العلماء أبداً على معرفة حدود هذا الكون ، ولا أن يعرفوا ما يزخر به من أحيا .. !

وشعرت بأنني ازداد تضاؤلا .. ! وقلت : يجب أن أعرف قدرى ، وألا أعدو حدى ، إن الغرور جريمة علمية قبل أن يكون جريمة خلقية .. .

وراقبت بعض الحشرات السارحة في عالمها الخاص بها وقلت : أتدري عن عالم الإنسان شيئاً؟ أتعرف ما يجول في فكره؟ أتعرف ما يبحث من قضايا وما يقرأ من كتب؟؟ كلا كلا لأنني لها هذا !!؟؟

قلت : إن علمي بحقائق الألوهية كعلم هذه الحشرات بحقيقة! ينبغي أن أعرف قدرى وألا أعدو حدى! إننى نقطة مغمومة في مساحات رهيبة من الزمان والمكان ، كيف تحاول قطرة في ترعة أن تستوعب البحار والخيطات وتشرف على اللجاج والأنواء؟؟؟

ورحت مع أبي القاسم القشيري أناجي ربي بهذه الآيات :

|                                             |                              |
|---------------------------------------------|------------------------------|
| وَكُلَّ كَلْ لِسانٍ عَنْ مَعَالِيهِ         | يامن تقاصر شكري عن أيادييه   |
| عَلَاعِنِ الْوَقْتِ مَاضِيهِ وَآتِيهِ       | وجوده لم يزل فردًا.. بلا شبه |
| لَا كَشْفٌ يَظْهَرُهُ، لَا سَرِيفٌ يَهْفِهُ | لادهر يخلقه، لا قهر يلحقه    |
| لَا حَدِيقَطَعَهُ.. لَا قَطْرَ يَحْويهُ     | لا عدى يجمعه، لا ضد يمنعه    |
| وَلِيُسَ فِي الْوَهْمِ مَعْلُومٌ يَضَاهِيهِ | لا كون يحصره، لا عون ينصره   |
| وَمَلْكُهُ دَائِمٌ لَا شَرِعَ يَفْنِيهِ!!!  | جلاله أزله لا زوال له        |

إن القرآن الكريم حسم طيش الخيال عندما قال في التنزية والتجريد ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾<sup>(١)</sup> ونحن من بعيد قد نشيم لمعان البرق ، وقد يبر بعقلنا طيف عن أمجاد الألوهية ، لا ندرى مائة ، ومع ذلك فإن هذه الخطرات العابرة لاتغنى شيئاً ، بل هي كما قال أبو الفتح البستي :

والأفهام البشرية في ذات الله تفاوت تفاوتاً بعيداً بين التجسيد والتجريد ،  
فكتاب العهد القديم صوروا الله يبكي ويندم ويمشي ويقعد ويأكل ويشرب ويضرب  
إلى جانب ما له من صفات رفيعة .

من أغرب الصور أنه جلس مستلقيا على قفاه متمدداً على الأرض واضعا قدماً فوق أخرى! .

وَفَلَاسِفَةُ الْيُونَانَ الْمُؤْلَهُونَ - فِي مَقْدِمَتِهِمْ أَرْسَطُوا - صَوْرَوْا اللَّهَ مِنْهَا عَنْ كُلِّ  
شَيْءٍ ، حَتَّىٰ عَنِ الصَّفَاتِ الَّتِي يَعْلَمُ بِهَا وَيَقْدِرُ بِهَا ، فَهُوَ عَالَمٌ بِذَاتِهِ قَادِرٌ بِذَاتِهِ  
وَبِالْغَوَا فِي التَّجْرِيدِ حَتَّىٰ كَأَنَّ اللَّهَ مَعْنَى لَا ذَاتٍ !!

فإذا تجاوزنا الأفهام البشرية إلى الوحي الأعلى ، واستمعنا إلى القرآن الكريم وجدنا أوصافا تقرب معنى الألوهية إلى الحس الإنساني من غير تجسيد ، وتبلغ بها كمالا لا يتناهيه ، من غير تجسيد ..

ال المسلم يقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوْسُّ بِهِ نَفْسَهُ وَنَحْنُ

**أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ** <sup>(٢)</sup> فيشعر بأن الله قريب منه ، مطلع على دخلته ، ومع ذلك فهو يعلم أن الله مستو على عرشه محيط من وراء خلقه .

إنه يحس بالله دون أن يجسده ، وينزه الله دون أن يفقده ..

والإيمان الحقيقى أن تشعر بأن أصابع القدرة هى التى تحرك قلبك فيدق ،  
ومعدتك فتهضم !

ماذا قلت؟ أصابع القدرة! هل للقدرة أصابع؟

١٦ : (٢) ق

(١) الشورى : ١١ .

وهنا ندخل فى مبحث قديم ، قتله المتقدمون تقرأً وجداً .. وانقسموا فيه فرقاً .. أما أنا فأمر به مر الكرام! وقد قلت فى كتابى «مشكلات . . .» أنا مع السلف من غير تجسيم ومع الخلف من غير تعطيل .

لقد كان طبيعياً أن تجيء فى القرآن الكريم وفي السنة المطهرة جمل يتهيب العقل الغوص فى معناها مثل : ﴿فَأَيْنَمَا تُولُوا فِسْمَ وَجْهُ اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> ، ﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾<sup>(٢)</sup> ، ﴿وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾<sup>(٣)</sup> .

وقد نبه القرآن - منذ أنزل - إلى أن هناك آيات ينبغي التسليم بها ؛ لأن حقيقتها فوق الفكر العادى ، ومن الزيف إكثار التجاجة حولها .. لكن العناد والفراغ خلقا طوائف لا شغل لها إلا هذا اللغو ، فكانت بلاء على الأمة ولا تزال!

إن اللغات على كثرتها من وضع البشر ، وقد أفسوها ليعبروا بها عما يريدون من معان ، وما يستخدمون من أدوات ، وشتؤن الألوهية فوق اللغات وفوق واضعيها ، فإذا أفهمنا الله بلغاتنا شيئاً يتصل بذاته العليا فعلى أسلوب التنزيل والتقريب .

إذا كان عبد الله بن عباس يقول : إنه ليس في الدنيا من أوصاف الجنة إلا الأسماء ، يعني أن الحقائق لم ترها عين ولم تسمعها أذن ، فكيف بالحديث عن رب العالم وخالق الجنة والنار؟

إن الرغبة في فهم حقيقة العرش وحملته! أو كيف يجيء الله في ظلل من الغمام ، وكيف يجيء الملائكة صفا صفا ، هذا كله نهم مردود ، ومجازفة الذاهب فيها مفقود ، ومن الخير أن يعرف العقل أين ينتفع فيتحرك ، وإلا سكن!!

وقد كنا ونحن طلاب ندرس مذهبى السلف والخلف بهدوء ، وبغتة لاحظت فى أيامنا تحاقداً بين ناس يتبعون السلف ، وناس يتبعون الخلف ، والأمة الإسلامية تكاد تسقط من الإعياء ومن ضربات الأعداء ، فعجبت لانفجار الخصومة في هذا الوقت العصيب!

وقد رأيت أن أثبتت كلاماً للدكتور الشيخ محمد عبد الله دراز في الموضوع لعله يخفف من هذا البلاء قال : «إن كلمة «اليد» في قوله تعالى : ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾<sup>(٤)</sup> أو كلمة «اليمين» في قوله : ﴿وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتٌ بِيَمِينِهِ﴾<sup>(٥)</sup> فسرها

(٣) الطور : ٤٨ .

(٤) ص : ٧٥ .

(١) البقرة : ١١٥ .

(٥) الزمر : ٦٧ .

(٤) الفتح : ١٠ .

العلماء المتأخرون بأنها تعنى القدرة ، وهو استعمال مجازى مشهور يقال لا يدللى بکذا ، أى لا قدرة لى عليه ، أما السلف الصالح فقد اشتهر عنهم لا يقولون هذه الطواهر بل يأخذونها على الحقيقة . الواقع أنهم لا يعنون أصل التأويل ، ولكنهم يسلكون فى تأويلها مسلكا علمياً متيناً يدل على علو كعبهم فى الفهم ، وأنا أحب أن أفسر لکم لأنه ينفعكم فى موضع كثيرة» .

قال : «إنه لما دلت الأدلة القاطعة على مخالفته تعالى للحوادث ، كان هذا قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقى المعروف لنا ، فإذا ذكرت مصروفه عن هذا الظاهر ، وكأنه يراد بها معنى مجازى ، لكننا لم تقم لنا قرينة معينة على تحديد هذا المعنى فىأغلب الآيات ، هل المراد به القدرة ، أم الإرادة ، أم صفة لا نعرفها؟ أم ليس هناك مجاز فى المفرد يشار به إلى صفة معينة وإنما هو كلام تمثيلي للتربية المهابة فى النفوس؟ كل ذلك سائع فى النظر ، وليس ثم دليل يعين واحداً بخصوصه! لذلك وجب أن نقف حيث وقف بنا الدليل ، فلنثبت له تعالى ما أراده من كلامه على الوجه الذى أراده مع تنزيهه عن المعنى الذى نأله من صفات المخلوقين!» .

قال : «ترون من هذا أن السلف يجوزون المعنى الذى ذهب إليه المتأخرون على أنه احتمال يحتمله الكلام ، ولكنهم لا يلتزمونه التزاماً؛ لأن القول بالالتزام قول بغير دليل ، من أجل ذلك سكتوا عن الخوض فى تحديد معانى هذه الطواهر ، واكتفوا بمعناها الإجمالي المتصروف عن الظاهر . . . أما طريق الخلف - وهو الخوض فى تحديد التأويلات - فإنما أحاجهم إليه - والله أعلم - ظهور بدع المشبهة والمجسمة وغيرهم ، فأرادوا سد باب الإبهام ، ودفع الوساوس عن العوام ، لكيلا يخرجوا عن دائرة التنزية ، ولا يحوموا حول التشبيه جزاهم الله خيراً بما قصدوا ، وغفر لهم تحديد ما حددوا» .

قال : «وجملة القول أن طريق السلف هو الألائق بالعلماء ، وطريق الخلف أصلح للعوام وأنصار العوام!!» .

وأرى أن كلام الشيخ الجليل فيه خير كثير ، إننى فى دروسى وعظاتى أتبع مذهب السلف ، وعندما أجادل أهل الكتاب والماديين أنتفع بباحث الخلف!  
وفى كل الأحوال أرفض تجريد الفلسفة ، وتجسيم اليهود والنصارى ، ومن تأثر بهؤلاء وأولئك من ضعاف التفكير ..

## ٣٧. كيف تفسر ما ذكره القرآن من أن السموات سبع والأرضين سبع مع حقائق العلم التي ترى أن الأرض واحدة والسماء فضاء؟

ذكرت في أكثر من كتاب أنه يستحيل أن يقع تناقض بين الدين والعلم ، فإن العلم الصحيح وصف دقيق لجزء من ملوكوت الله ، والدين الحق توجيه آت من عند الله خالق هذا الملوكوت ، فكيف يحدث بينهما تكاذب؟

ما أثار التساؤل يرجع إلى أن الناس سمت شيئاً ما دينًا وليس بدين ، أو سمت شيئاً ما علمًا وليس بعلم ! وقد يكون مثار التساؤل خطأ شخصياً من أحد المتكلمين في الدين أو أحد المتكلمين في العلم ، وما أكثر أخطاء الفريقين !

قال لي أحد الناس : ثبت أنه لا حياة إلا في أرضنا ، وأن الكواكب الأخرى ميّة لا حياة فيها! قلت : هذا التعميم خطأ ، يمكن أن يقال : لا حياة بشرية ، أو لا حياة نباتية ، أو لا حياة لكتائن تعتمد على النفس وتعجز عن الوجود في درجات حرارة معينة !!

ومن قال : إن المخلوقات كلها على غرارنا؟ ﴿مَا أَشَهَدُتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنْتُ مُتَخَذِّلَ الْمُضْلِلِينَ عَصْدًا﴾<sup>(١)</sup> إنها جرأة أن يتحدث بعض الناس باسم العلم فينطق بالجهل ، ويبليو أن الأمر كما يقول العقاد : هناك مقلدون في كراهية التقليد!

قال : تعنى أن هناك حياة في الكواكب والنجوم؟ قلت : لا أمنع أن هناك حيوانات أخرى ، وأستبعد أن تكون الأفلاك حجارة صماء موحشة تسurg في الفضاء ، ليس على أدبيها إلا الخراب !!

إن علماء الفلك متفقون - تقريباً - على أن أرضنا تشبه حبة رمل في صحراء متراحمية الأطراف ! فهل هذه الحبة وحدها التي سعدت بالعقل - أو شقيقت - وأما بقية الحبات فلا حراك ولا فكر ولا قيمة .. هذا بعيد !!

الذى أشعر به من كتابى أن هذه الأفلاك مشحونة بكائنات راشدة ، تسurg بحمد الله ، وترثى لسكان الأرض ، وتأسى لمساهم ومعاصيهم ، وتسأل الله لهم المغفرة ،

. ٥١) الكهف :

قال تعالى : ﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْ فَوْقِهِنَّ وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾<sup>(١)</sup> قال تعنى أن السموات السبع هذه الأفلان؟ قلت لا أجزم بشيء فى هذا ، ولا العلم يجزم هو الآخر بشيء عن حقيقة الفضاء ، وطبقاته الذاهبة مع الغيوب ، إن موضوع العلم هو المادة ، وما تولد منها ، فإذا اتصل الأمر بشيء وراء المادة توقف بحثه ، وبالتالي لا يذكر العلم شيئاً يوصف بأنه يناقض الدين ..

الذى أراه ، أو أحس به أننا نتحرك فى إطار معين ، إذا تجاوزناه إلى أعلى أو إلى أدنى لم نصل إلى نهاية ، فى عالم العدد نحن نتحرك داخل مجموعة من الأرقام ، فهل هناك نهاية للعد التصاعدى ، وهل هناك نهاية للعد التنازلى؟؟ لا حدود هنا أو هنا ، لا نهاية لمضاعفات الأرقام من فوق ، ولا لأجزاءها من تحت !! وقد عشنا داخل ما أتيح لنا ، وتركنا الفكر فيما وراء ذلك !

إن اللانهاية يعرفها من لا أول له ولا آخر ، يعرفها الله وحده ، ونحن نلقى إليه السلم فيما نعجز عنه ونستريح !!

لا ريب أن العلم المادى تقدم فى عصرنا تقدماً عظيماً ، ووصل إلى كشوف باهرة ، وأريد أن أقرر أننى استفدت من هذا العلم فى دعم إيمانى ، وأنه زادنى إجلالاً لربى ! إن ظلال الأشياء تمتد وتنكمش فى أثناء النهار تبعاً لدوران الأرض حول نفسها أمام الشمس ، هكذا قرر العلماء ، معنى هذا أن ظلى أنا ، وظل دارى ، وظل عمود الهاتف أمامها ، هذه الظلال تتبع حركة طولها فى الفضاء مائة وخمسون مليون كيلومتر هى مسافة ما بين الأرض والشمس !

قلت : ما أعظم الترابط على بعد الشقة - بين الأرض وأها ، وما أدل طول الظلال وقصرها على عظمة مثبتها وماحيتها ! وتلوت الآية الكريمة ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ يَتَفَيَّأُ ظَلَالُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُمْ دَاخِرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> ثم تلوت ما بعدها ﴿ وَلَلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَابَّةٍ وَالْمَلَائِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكِبِرُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴾<sup>(٤)</sup> !!

إن الأسرة الشمسية التى تضم أرضنا تحتوى على نوع من الحياة فيه صلاحية معرفة الله ، والاستقامة على هداه ، ونحن البشر نقدر على ملاحظة آثار القدرة العليا فوق أرضنا المحدودة ، إن ظلال الأشجار المهتزة مع الريح ، تقصص حيناً وتطول

. ٥٠ - (٢) النحل : ٤٨ .

. ٥ - (١) الشورى :



حيانا ، هي أثر إشعاع قادم من مسافة ١٥٠ مليون كيلومتر ضبطه بالشبر والإصبع حكمة دقيقة ، بديهي أن تكون هذه الأشياء كلها ساجدة لمن أقامها وأدامها .. فهي طوعا أو كرها تسير وفق مشيئته ..

هل يمكن أن تتلاقى هذه الكائنات وأن يعرف بعضها بعضا؟ من يدرى؟ قد يقع ذلك ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِنْ دَابَّةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ﴾<sup>(١)</sup> .

هناك أمر مستيقن أن بني آدم مجتمعون ليوم لا ريب فيه! وأن هناك جنّاً سوف يحاسبون مثلنا لأنهم داخل دائرة التكليف ، أما ما وراء ذلك فلا ندرية ولعله لا يعنينا .. المهم أن هناك سموات معمرة بخلافات أخرى .. وفي الحديث «أطت السماء وحق لها أن تتط - أى ضجت من ازدحامها -» .

إن السموات حق ، ولا نعرف كنهها ، والملائكة حق ، ولا نعرف كنهها .. ولم نكلف بذلك ، وليس في العلم ما ينافي ذلك!! بل إن الملائكة - كما أفاد الدين - موجودة بين الناس ، وهي تؤدى وظائف منوطة بها في الإحياء والإمامنة والمراقبة والتسجيل والإلهام والتخييل !!

العلم المادى لا يدرى ذلك ، وليس في حقائقه ما ينافقه ، وآفة بعض المنترين إلى هذا العلم أنهم يريدون بالمنطق المادى أن يفهموا ما وراء المادة ، وإلا أنكروه وتلك الحماقة لا يقرها العقلاء!

أما الكلام عن الأرض والأرضين فالسؤال يشير إلى قوله تعالى : ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾<sup>(٢)</sup> وقد تسأله المفسرون : هل المراد مثلهن في العدد؟ أم مثلهن في الإيجاد؟

والعلماء الكونيون يرون أن الأرض ولداتها من المجموعة الشمسية كانت سديما ثم انفصلت أجزاءه على النحو المعروف الآن ، أى إن أصل الخلق واحد . وأرجح هذا ، فإن الأرض لم تجيء في القرآن الكريم إلا مفردة ، أما السماء فقد جمعت كثيرا جدا ..

وقد يكون المقصود من تعدد الأرضين كثرة طبقات الأرض ، أو ما طرأ على وجه

. (٢) الطلاق: ١٢ .

(١) الشورى: ٢٩ .

الأرض من تغيرات؟ والمعنى الأخير ساورنى وأنا أقرأ فى علم «الجيولوجيا» هذه العبارات «لعل أحدث فروع هذا العلم وأخطرها أثراً «جيولوجية» الألواح المتحركة! وهى التى أسفرت عنها دراسة انتقال موجات الزلازل! فقد بينت إلى حد بعيد أن القشرة الأرضية التى يتراوح سمكها بين ٤٠ و ٦٠ ميلاً ، والتى كنا نظنها ثابتة ، تتكون من مجموعة من الألواح أو الدروع تغطى مسطح الأرض ، بما فيه قاع المحيط ، وهى فى حركة دائمة بطيئة لا تتعدي نصف بوصة فى العام الواحد!

وهي إما متباعدة أو متقاربة أو متحاكمة جنباً إلى جنب ، مما تجع عنه خلال الأحقاب الماضية ، إن ما يعرف بالقطب كان صحراء ، وما كان جنوباً صار شمالاً ، وأن الوضع الحالى للقارات والمحيطات غير مستمر ! بل إن الصخور السطحية تغرق فى باطن الأرض على خط التقائه الألواح المتقاربة ، لتصهر مرة أخرى - مع شدة الضغط وارتفاع الحرارة - ثم تعود إلى سطح الأرض مع مقدوفات البراكين ..<sup>(١)</sup>.

وما دمنا نتحدث عن العلاقة بين الدين والعلم فلنفرق بين نوعين من المعرفة الدينية ، هناك أحكام مقطوع بها فى الدين كالإيمان بالله الواحد ، والصلة له ، وانتظار لقاء للحساب! فهذه أحكام يستحيل - كما قلنا آنفاً - أن يوجد فى العلم ما يكذبها .

أما وجهات نظر الفقهاء فى قضية ما وتفاوت تفسيرهم لنص من النصوص ، فتلك أحكام ظنية يكتنفها الخطأ والصواب ، ولا يعتبر أحداً منها الرأى الرسمي للإسلام ، إنه رأى صاحبه ، وافق العلم المادى أم خالفه . . .

ومن هذا القبيل مرويات الأحاديث التى لم تبلغ حد التواتر ، فهى ظنية الثبوت ، يعمل بها فى الفروع ولا تبني عليها عقائد ..

والامر فى ميدان العلم كذلك ، فهناك مقررات علمية مستيقنة لم يوجد فى الإسلام قط ما يخالفها . . وهناك نظريات تشبه الاجتهاد الفقهي عندنا ، لا يمكن التعويل عليها أو التسليم المطلق بها ، وعسى أن ينقض البحث فيها اليوم ما أبرم بالأمس ، وأن يهدم الغد ما بناه اليوم .

هذه النظريات العائمة لا نترك من أجلها رأياً لفقيره ، ولا حديث أحداً ولم؟  
وافتراض الصواب والخطأ واحد فى الطرفين؟

إننا سنسبقى ما لدينا على حاله حتى يقطع الشك باليقين!  
ويؤسفنا أن الكهان فى ميدان العلم أكثر من الكهان فى ميدان الدين ، وأنهم يحاولون بجرأة ترويج نظريات مهترئة ، وإكسابها أمام القاصرين طاب اليمين . . .

(١) الجيولوجيا والإنسان للأستاذ درويش مصطفى الفار مدير متحف قطر.

## ٣٨. هل تم جمع القرآن بطريقة تدحض كل شئ؟ وكيف تم جمعه؟

يوجد فارق ضخم بين تاريخ الإسلام - في نشأته الأولى - وتاريخ الدينين السابقين عليه ، أعني اليهودية والنصرانية .. إن الإسلام تحول على عجل إلى دولة قائمة لها سلطات وطيدة ، أما النصرانية فلم تقم لها دولة إلا خلال القرن الرابع لوجودها ، وإذا كانت اليهودية قد صار لها جيش وجود سياسي على عهد مبكر . فإن كيانها قد تلاشى بعد قليل ، وضاعت مقدساتها كلها .

إن هذا الفارق كبير بين الإسلام وغيره يفسر كيف بقى كتاب الإسلام مصوناً! ، وكيف تعرضت كتب أخرى للعوادي الماحقة .

ظل النبي ﷺ يتلقى القرآن الكريم في مكة المكرمة ثلاثة عشرة سنة ، كان كل حرف ينزل يعيه الحفظة في قلوبهم ويسجله الكتبة في صحفهم ، وكان هذا القرآن معروفاً للعدو والصديق! أما المؤمنون فهم يستمدون منه النور الذي يشون به ، وأما الكافرون فقد شد انتباهم كتاب يهاجم آلهتهم وينقض مواريثهم ويشير دهشتهم! حاولوا أولاً التهويين من شأنه وقالوا : ﴿لَوْ نَشِاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

ثم تواصلوا بافتعال الضجيج لدى سماعه ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ولعمري إن هذه لهى الهزيمة النفسية الموجعة ، أن تخاف سماع كلام معين لأنه يغلبك!

ثم جاء التحدى البالغ لهم : ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ...﴾<sup>(٢)</sup>.

(٢) الإسراء : ٨٨ .

(٢) فصلت : ٢٦ .

(١) الأنفال : ٢١ .

إن التحدي يتوجه إلى قوم سمعوا القرآن وعرفوه عن خبرة ، وأدركوا أثر عجزهم  
عن مصاهاهاته !

المهم أن القرآن خلال فترة الضعف في تاريخ الإسلام ، كان متميزاً معروفاً  
لا يلتبس بغيره ، ولا يلحقه نقص أو ازدياد .

وانتقل نبى القرآن إلى المدينة ، وهناك باشر سلطات رئيس الدولة من حكم بين  
الناس ، وعقد للمعاهدات ، وتوجيهه للمصالح العامة ، وقيادة أو حث للجيوش هنا وهناك !  
وظل القرآن ينزل عشر سنين أخرى ، الكتبة يسجلون بإشراف الرسول عليهم ،  
والحفظة يخزنون العلم في صدورهم ، وما يكتب ويحفظ تعاد تلاوته في الصلوات  
الخمس ، في قيام الليل ، في مجالس التلاوة ، في خطب الجمعة ، الأفراد  
والجماعات مقبلة على قراءة الكتاب العزيز . ..

وكانت مكانة المرء تعظم بقدر إقباله على القرآن ، وكان النبي يرعى هذه المكانة  
حتى عند دفن الشهداء ، فهو يقدم في اللحد أكثرهم أخذًا للقرآن !

حكومة قائمة ترى القرآن دستورها ومنارها ، فهي تحفظه وتحافظ عليه ، وترسل  
الوفود به إلى الآفاق ، من أين يتطرق الريب إلى كتاب هذه بيئته الأولى ؟

أمة تعبد ربها بفقهه كتابه وتجويد حروفه ، ودولة بكل أجهزتها تصون وتحمى ، ما  
عرفت الدنيا من بدء الخليقة مثل هذا الصون لكتاب من الكتب .

ومضت دولة النبوة ، ثم جاءت دولة الخلافة الراشدة ، ورجالها هم السابقون  
الأولون في اعتناق الإسلام وحفظ آياته وكتابه مصاحفه !

وظلت هذه الدولة ثلاثين عاماً شرق فيها الإسلام وغرب ، وأثر عن جيوشها أنها  
كانت لا ينتهي لها هدير بالتلاوة آناء الليل وأطراف النهار !

ومضت دولة الخلافة ، وجاءت دول أخرى كثيرة فماذا حدث خلالها للقرآن ؟  
كان تواتره ، يمتد ليشمل أجيالاً أخرى ، وكانت مصاحفه تملأ المساجد  
والعواصم والدور والقصور ... وصدق الله العظيم ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَزَّلُنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ  
لَحَافِظُونَ﴾ (١) .

(١) الحجر : ٩ .

سأضرب مثلاً لشرح ما أقصد - وإن كنت على وجل من ضربه واستحياء - لقد وضعت الولايات المتحدة لها دستوراً بعد حرب الاستقلال ، تضافر الأميركيون حكومة وشعباً على دراسته وتنفيذه ، فهل يمكن القول بأن هذا الدستور حرفَ وشُوّهَ؟ وكذلك فعل الاتحاد السوفيتي! فهل يمكن القول بأن ما وضعه الشوار الحمر تغير وتبدل؟

إنى لا أشبه القرآن الكريم بهذه الوثائق - معاذ الله - فإن القرآن لم يجئ من مصدر واحد هو الكتابة ، بل المصدر الأول لتلقينه قبل أن يكتب هو الحفظ فى الصدور ، وقراءته عن ظهر قلب! وإنما لفت النظر إلى أن الدولة حين تقوم على دعامة ما فإنها سوف تحمى دعامتها ، وتفرضها على الزمن .

وتحول الإسلام فى عهد مؤسسه إلى دولة مكينة السلطان جعل الكتاب المعجز يحظى بالحياة الشعبية والرسمية جميعاً ، وجعل كل حرف منه بين العيون! كذلك كانت الكتب السابقة؟ لا .. إننا نؤمن بالتوراة النازلة على موسى كما علمنا الله ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَةَ فِيهَا هُدًىٰ وَنُورٌ﴾<sup>(١)</sup> ونؤمن بالإنجيل النازل على عيسى كما علمنا الله ﴿وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِعِيسَىٰ إِنْ مَرِيمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَةِ وَأَتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ فِيهِ هُدًىٰ وَنُورٌ﴾<sup>(٢)</sup> .

فماذا حدث للوحى السابق؟ أغار أعداء بنى إسرائيل عليهم وهدموا الهيكل ومزقوا صحائف التوراة ولم يبقوا لهم أثراً يتمسكون به ... فلما تحرروا من أسرهم ، بعد أمد طويل ، تقدم لكتابه التوراة من ذاكرته من تقدم فإذا الصحائف الجديدة ملأى بالغرائب!

من بضع سنين تقدم للقضاء الإسرائيلي جندى يشكو الضابط الذى يرأسه بأنه اغتصب زوجته ، وتحدى محامى الضابط فقال : إن موكله مشهور بالإقدام والشجاعة ، ومثله ينبغى التجاوز عنه كما تجاوز الله عن داود الذى اغتصب امرأة «أوريما» ولم يكتفى بالزنى! بل أوصى بقتل الزوج المفجوع ، فقتل فى الميدان بحيلة مرسومة!!

. (٢) المائدة: ٤٦ .

. (١) المائدة: ٤٤ .

إن هذا الدفاع كان مفاجأة للناس ، لكنه لم يكن مفاجأة للقضاة ، فهم يعرفون القصة في كتابهم ، ولا أذكر به حكموا في هذه القضية! وإنما غاظني أن نبياً كريماً يتهم بالرذى والقتل ، ويراد جعل مسلكه أسوة!

وداود رجل برىء ، والصحابف التي لوثت سمعته وسمعة غيره من المرسلين هي التي يجب أن تحاكم!! فما أكثر ما بها من افتراء على الله والمرسلين!!

أما الإنجيل الذي نؤمن بنزوله على عيسى فإنه لا يوقف له على أثر والقصة كما يراها أتباعه أن عيسى ومن معه اعتبروا خارجين على القانون ، فقتل الحاكم الرومانى عيسى بطلب من الشعب اليهودي وانتهت المأساة!

وقد ألف تلامذة عيسى - هكذا قالوا - سيراً تضمنت ما يعلمون من عظاته ، وما يقال عن مصرعه!

وسُمِّيت هذه السير أناجيل! وكانت أول الأمر تبلغ العشرات ، ولكن تم اختيار أربعة منها هي التي أقرت قصة الصليب واعترفت بألوهية المسيح .

وقد قامت للمسيحية القائلة بربوبية عيسى وصلبه دولة رومانية في القرن الرابع ليلاده .

ونحن المسلمين نعتقد أن التثليث لم يجيء به دين ولا نزل به وحي ، وأن الأنبياء من عهد آدم إلى محمد ، وفيهم عيسى نفسه دعوا إلى إله واحد هو سيد العالمين وربهم الفرد ، وما عداه عبد مخلوق له .

والواقع أن القرآن الكريم هو السجل الجامع للعقيدة التي بلغها المرسلون ، وتواصوا كابراً عن كابرأخذ الناس بها وتنشئهم عليها .

وقد حصنه القدر من التحرif والتغيير ، فتعدت القداسة الموضوع إلى الشكل ، والمعنى إلى الحروف ، فأصبح ضبط الألفاظ نفسها دينا ، وقراءتها عبادة ، وذلك حتى لا يعتري الكتاب الخاتم ما اعتبرى الكتب من قبل !

كان النبي ﷺ - وهو رئيس الدولة - يجعل خطب الجمعة تلاوة لسور القرآن ، فيغلب الأحيان ، وكذلك كان الخلفاء الراشدون ، ومن الطرائف أن عمر خطب بسورة النحل يوما ، فلما بلغ آية السجدة نزل من المنبر فسجد وسجد الناس معه ،

ثم خطب فى الجمعة التى بعدها بالسورة نفسها دون أن ينزل ويسجد فلما سئل فى ذلك قال : أمرنا أن نسجد إذا نشاء ! يعني أن سجدة التلاوة ليست فريضة . !

وهاجم المشركون يوماً رسول الله وهو يدعو إلى الله الواحد ، وتدخل أبو بكر يذودهم عنه وهو يقول : ﴿أَتَقْتَلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ﴾<sup>(١)</sup> وهذا بعض آية من سورة غافر !

وصلى عمر الفجر بالناس يقرأ سورة يوسف ، فلما بلغ قوله تعالى على لسان يعقوب ﴿يَا أَسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَابْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup> سمع نشيجه بالبكاء .

لقد كان القرآن ، ومازال ، شغل الأمة الشاغل ، واهتمامها الدائم ، وهى تسمع نبيها يقول : « خيركم من تعلم القرآن وعلمه » ويقول : « لا حسد إلا في اثنين رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به أثناء الليل وأطراف النهار ، ورجل آتاه الله مالا وسلطه على هلكته في الحق » .

إن الناس يقرءون القرآن الآن ، كما نزل به أمين الوحي على خاتم الرسل ، لا تغيير في حرف ولا في شكل .

ومنذ أربعة عشر قرنا لم يتغير شيء من هذه الثلاثة ، الشمس هي الشمس ، والقمر هو القمر ، والقرآن هو القرآن !!



٨٤ : يوسف : (٢)

٢٨ : غافر : (١)

## ٣٩. ما الفارق بين القرآن، والحديث القدسي، والحديث النبوي؟

القرآن الكريم هو كلام الله تبارك وتعالى ، المسجل بين دفتري المصحف الشريف ، وهو المعجزة التي أيد الله بها نبيه محمدًا ﷺ ، وتحدى مكذبيه! وهو منقول بالتواتر ، ومتبعد بتلاوته ، ومعصوم إلى آخر الدهر من أي تحريف .

وكان العرب يودون لو جاءتهم خوارق حسية بدل تحديهم بكتاب يخاطب الألباب والأفئدة ، وجاء على ألسنتهم : ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآنًا سِيرَتْ بِهِ الْجَبَالُ أَوْ قُطَعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى .. ﴾<sup>(١)</sup> ، لا ، هذا القرآن تسير به الجبال وتقطع به أخrafات ، ويكلّم به الأحياء!

وقد وقعت الخوارق التي يطلبون فما أمن منهم أحد لأن العناد أعمامهم .

ولعل أفضل ما يوصف به القرآن ما جاء عن الحارث الأعور قال : مررت في المسجد فإذا الناس يخوضون في الأحاديث ، فدخلت على علیٰ رَبِيعَ الْيَمَنِ فأخبرته فقال : أو قد فعلوها؟ قلت : نعم . قال : أما إنني سمعت رسول الله ﷺ يقول : أما إنها ستكون فتنة ، قلت : فما المخرج منها يا رسول الله؟ قال : كتاب الله تعالى ..

فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم ، وحُكْم ما بينكم . هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من جبار قصمه الله تعالى ، ومن ابتغى الهدى في غيره أضلله الله تعالى . وهو حبل الله المتين . وهو الذكر الحكيم . وهو الصراط المستقيم . وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تتلبس به الألسنة : ولا يشبع منه العلماء ، ولا يخلق على كثرة الرد ، ولا تنقضى عجائبه ، وهو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا ﴾<sup>(٢)</sup> يهدي إلى الرُّشْدِ فَامْنَأَ بِهِ<sup>(٢)</sup> من قال به صدق ، ومن عمل به أجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم .

(٢) الجن : ١ ، ٢ .

(١) الرعد : ٣١ .

وال الحديث يفيد أن دراسة القرآن تسبق دراسة السنة أو بتعبير آخر : لن يكون فقيها في السنة قصير الباع في فقه القرآن الكريم ، والكتاب والسنة معا دعمتا الدين .

أما الحديث القدسي فهو كلام الله تعالى ولكنه لا يحتوى الخصائص القرآنية ، فليس معجزا في عبارته ولا وقع به التحدى ، ثم إنه لا يتعد بتلاوته ، فلا تصح به صلاة .. وأخيراً لم يصل إلينا بطريق التواتر القطعى ، فالحاديـث القدسية قد يكون فيها الصحيح والحسن والضعف ، بل قد يكون فيها الموضوع كـحاديـث (عبدى أطعنى أجعلك ربانـيا تقول للشـيء كـن فيـكون) ، فإنه لا أصل له .. !

ويرى البعض أن الحديث القدسـي من كلام رسول الله ﷺ ، عبر فيه الرسول عن مراد الله تعالى ، وكأن لسان الحال يقول كـذا ، والجمهـور على الرأـي الأول ، وأنه يشبه الوحي النازل في صحف إبراهـيم وموسى ، أي كلام إلهـي غير معجز ولم نكلف بتلاوة ألفاظه والتـعبد بها كما تقرر ذلك للقرآن الكريم .. !

من نماذج الحديث القدسـي الصحيح ما وراه مسلم عن أبي إدريس الخوارـنـي عن أبي ذر رضـى الله عنه قال : قال رسول الله فيما يروـى عن ربه عـز وجل أنه قال : « يا عبـادـي ، إنـي حـرمـت الـظـلـمـ على نـفـسـ و جـعـلـتـهـ بـيـنـكـمـ مـحـرـمـاًـ فـلـاتـظـالـمـواـ .. »

يا عبـادـيـ كـلـكـمـ ضـالـ إـلـاـ مـنـ هـدـيـتـهـ فـاستـهـدـونـيـ أـهـدـكـمـ .

يا عبـادـيـ كـلـكـمـ جـانـعـ إـلـاـ مـنـ أـطـعـمـتـهـ ، فـاستـطـعـمـونـيـ أـطـعـمـكـمـ !

يا عبـادـيـ كـلـكـمـ عـارـ إـلـاـ مـنـ كـسوـتـهـ فـاستـكـسـونـيـ أـسـكـمـ .

يا عبـادـيـ إـنـكـمـ تـخـطـئـونـ بـالـلـيـلـ وـالـنـهـارـ وـأـنـأـغـفـرـ الذـنـوبـ جـمـيـعـاًـ فـاسـتـغـفـرـونـيـ أـغـفـرـ لـكـمـ .

يا عبـادـيـ إـنـكـمـ لـنـ تـبـلـغـواـ أـضـرـىـ فـتـضـرـونـيـ ، وـلـنـ تـبـلـغـواـ نـفـعـيـ فـتـنـفـعـونـيـ !

يا عبـادـيـ لـوـ أـوـلـكـمـ وـأـخـرـكـمـ وـإـنـسـكـمـ وـجـنـكـمـ كـانـواـ عـلـىـ أـتـقـىـ قـلـبـ رـجـلـ وـاحـدـ مـنـكـمـ مـاـزـادـ ذـلـكـ فـيـ مـلـكـيـ شـيـناـ ..

يا عبـادـيـ لـوـ أـوـلـكـمـ وـأـخـرـكـمـ وـإـنـسـكـمـ وـجـنـكـمـ كـانـواـ عـلـىـ أـفـجـرـ قـلـبـ رـجـلـ مـاـنـقـصـ ذـلـكـ مـنـ مـلـكـيـ شـيـناـ . يا عبـادـيـ لـوـ أـوـلـكـمـ وـأـخـرـكـمـ وـإـنـسـكـمـ وـجـنـكـمـ قـامـواـ فـيـ صـعـيدـ وـاحـدـ

وَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مِّسَالَتَهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ عَنْدِي إِلَّا كَمَا يَنْقَصُ الْخَيْرُ إِذَا  
أَدْخَلَ فِي الْبَحْرِ !

يَا عَبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَحْصَيْهَا لَكُمْ ثُمَّ أَوْفِيكُمْ إِيمَانَهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلِيَحْمِدُ اللَّهَ،  
وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلُومَنِي إِلَّا نَفْسَهُ ..

وَمِنْ نَمَاذِجِ الْحَدِيثِ الْقَدِيسِ الْحَسَنِ السَّنْدُ مَا رَوَاهُ أَنَسُ بْنُ مَالِكَ قَالَ : قَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى :

«يَا بْنَ آدَمَ ، إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجُوتَنِي غَفَرْتَ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالِي !!  
يَا بْنَ آدَمَ ، لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَّا السَّمَاءَ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتَ لَكَ وَلَا أَبَالِي !!  
يَا بْنَ آدَمَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقَرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ، ثُمَّ لَقِيْتَنِي لَا تَشْرِكَ بِّيْ شَيْئًا  
لِأَتَيْتَكَ بِقَرَابِهَا مَغْفِرَةً !!»

فِي هَذَا الْحَدِيثِ جُرْعَةٌ مُنْعَشَّةٌ لِلْإِرَادَةِ الَّتِي غَلَبَهَا الْيَأسُ مِنْ طُولِ مَا انْهَزَمَ فِي  
الْحَرْبِ السَّجَالِ بَيْنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ أَوْ بَيْنَ الْعَصْمَةِ وَالسُّقُوطِ ، وَالْمَرَادُ أَنْ تَفْيِيقَ لِتَسْتَأْنَافِ  
سَيِّرِهَا إِلَى اللَّهِ ، وَتَلْزِمُ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ، فَالْحَدِيثُ هُنَا يُشَبِّهُ قَوْلَهُ تَعَالَى : ﴿قُلْ يَا  
عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْطُعوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ  
جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ (٥٣) وَأَنِيْبُوا إِلَيْ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ...﴾ (١).

وَلِيَسَ الْحَدِيثُ تَهْوِيْنَا مِنْ مَغْبَةِ الْاِنْحِرَافِ كَمَا يَتَصَوَّرُ الْجَهَالُ .

وَشَيْءٌ أَخْرَى ، نَلَفَتِ الْبَصَائِرُ إِلَيْهِ أَنْ آفَةَ الْكَثِيرِيْنَ مِنَ الْعَصَمَةِ هِيَ عِبَادَةُ النَّفْسِ !  
أَعْنِي أَنَّهُمْ يَعْبُدُونَ أَنْفُسَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ ، أَوْ يَشْرِكُونَ أَنْفُسَهُمْ مَعَ اللَّهِ ، وَيَقْدِمُونَ  
هُوَاهُمْ عَلَى دِينِهِ .

وَمِنْ بَرَئَ مِنْ هَذِهِ الْأَثْرَةِ الْغَبِيَّةِ ، وَوَقَفَ أَمَامَ اللَّهِ ، أَوْ لَقِيَهُ هَاضِمًا نَفْسَهُ ، بَادِي  
الْفَاقَةِ إِلَيْهِ وَحْدَهُ ، فَهُوَ أَهْلُ لَأْنَ يَحْظِي بِغَفْرَتِهِ .

وَذَلِكَ فِي نَظَرِ السُّرِّ فِي رَفْضِ اللَّهِ سَبِّحَانَهُ لِأَىٰ شَيْءٍ يُعْتَبَرُ شَرِيكًا لَهُ ، إِنَّ أَىٰ  
شَيْءٍ يُعْكِرُ حَقِيقَةَ التَّوْحِيدِ ، مَهْمَا كَانَ أَمْرُهُ ، بَشَرًا أَوْ حَجَرًا أَوْ مَالًا أَوْ جَاهًا هُوَ

صَدْعٌ هَائلٌ فِي الإِيمَانِ !!

(١) الزَّمْرُ : ٥٣ ، ٥٤ .

أما الحديث النبوى فهو ما ينسب إلى رسول الله ﷺ من قول أو فعل أو حكم أو تقرير ، فإن الرسول إمام الأمة ، وأسوتها الحسنة ، وله عليها حق الطاعة ، كما بين الله ذلك فى كتابه ﴿وَاطِّعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾<sup>(١)</sup> ﴿مِنْ يُطِّعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾<sup>(٢)</sup> .

وبعض الناس لا يفقه معنى الرسالة ولا مكانة الرسول ﷺ ، ويحسب أن القرآن وحده كاف في هداية الناس دون بيان من صاحبه ، ودون تطبيق عملي يوضح مراد الله من عباده ، وهذا خطأ بالغ ، فإن القرآن ليس نقطة عثنا عليها في فلاة ، ولا كتاباً نظرياً يستطيع كل امرئ أن يفسره على هواه ضارياً عرض الحائط بتوجيهات من نزل عليه وكلف بتبلیغه !! .

والحق أن تجاهل السنة النبوية جهل فاضح بقدر أعظم رجل في تاريخ الإنسانية الطويل . إن محمدًا - لو لم يكن رسولاً - لكان لنفاسة معدنه ، وظهور سريرته ، ومجاددة نفسه ، أهلاً لأن يسمع نصيحة ! فكيف وهو بالرسالة التي اختير لها - قد اتصل بالملأ الأعلى ، وأصحي معصوماً في كل ما يصدر عنه ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى﴾<sup>(٣)</sup> .

إنه عندما يتكلم يُبلغ عن الله ! ويصدر عن فؤاد موصول بنور السموات والأرض ، وكما قال الله له : ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاكَ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ﴾<sup>(٤)</sup> .

ونختار من الحكمة النبوية هذا الحديث الشريف ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال ، قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا يكلمهم الله تعالى يوم القيمة ، ولا ينظر إليهم ، ولا يزكيهم ، ولهم عذاب أليم :

رجل على فضل ماء بفلاة يمنعه ابن السبيل ، يقول الله له يوم القيمة : اليوم أمنعك  
فضلى كما منعت فضل مالم تعمل يداك ..!

(١) النور : ٥٦ .

(٢) النساء : ٨٠ .

(٤) الشورى : ٥٢ .

(٣) النجم : ٣ .

ورجل بايع رجال سلعة بعد العصر فحلف له بالله تعالى: لقد أخذها بكتابه وهذا  
فصدقه وأخذها وهو على غير ذلك..!

ورجل بايع إماما لا يبايعه إلا الدنيا، فإن أعطاه منها ما يريد وفي له! وإن لم يعطه لم  
يفله!!

ووجه الملايين على أن طاعة الرسول من طاعة الله سبحانه ، وأن من قرر  
عصيان رسول الله ، ورفض ما أمر به أو نهى عنه ، فقد خلع رقبة الإسلام من  
عنقه ..

والواقع أن من يترك حديثاً ما من المرويات التي بلغتنا ، لا يفعل ذلك ترداً على  
صاحب الرسالة ، وإنما شكّاً منه في صدق ما نسب إليه ، أو في المعنى المراد  
منه .. !

بيد أن السنة الشريفة ليست كما يتصور البليه ، كلاما جمع بطريق الجزاف  
أو سجل دون وعي !! لا ، إن جميع الضوابط التي يمكن حشدتها لضمان الصدق  
والدقة قد اتخذها علماء المسلمين .

ثم إن السنة العملية ، وصلت إلينا بطريق التواتر ، الذي وصل به القرآن نفسه ،  
فلا مجال لإنكار صلاة أو زكاة من الصلوات المكتوبة ، أو الزكوات المحسوبة .



## ٤. ماذا لو تعارض الحديث مع القرآن الكريم؟

لا يتعارض حديث مع كتاب الله أبداً! وما يبدو حيناً من تعارض هو من سوء الفهم لا من طبيعة الواقع ، وذلك مثل حديث «لن يدخل أحد الجنة بعمله» قوله تعالى : ﴿اَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُتُмْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

الفهم الصحيح للموضوع كله ، أنه لابد من عمل ينال به المرء رضا ربه ، ويستحق رحمته ، فالجنة ليست للكسالى والأرذل ، بيد أن العمل المقبول هو المقربون بالتواضع لله ، وإنكار الذات ، والقلق من أن يرفض رب العالمين العمل المتقرب به لأن عيوبه لا تخفي عليه ، أو لأنه دون حقه ، أو لأى سبب آخر .

فمن تقدم بعمل وهو شامخ الأنف ، ليس في حسابه إلا أنه قدم العمل المطلوب للجنة ، وعلى الله أن يسلم له المفاتيح ليدخلها بعدما امتلكها بعمله!! هذا المغرور لا يقبل منه شيء ، ولا مكان له في الجنة .

أما من جاء خائعاً خفيفاً الجناح ، شاعراً بالانكسار لأنه لم يقدم ما الله أهل له! فإنه يدخل الجنة بعمله!

والدلائل على هذا المعنى كثيرة ، وما يعقلها إلا العالمون !

إن السنة بحر متلاطم الأمواج ، وما يستطيع فهمها على وجهها إلا فقيه يدرك ملابسات كل قول ، والمراد الحق منه ! فإن النبي عليه الصلاة والسلام ظل يكلم الناس ثلاثة وعشرين سنة ، اختللت فيها الأحوال ، وتبين الأفراد وتشعبت القضايا .

ووضع كل حديث بإزاء المقصود منه ، أو معرفة النطاق الذي يصح فيه ، هو عمل الفقهاء ، وهو عمل لا مناص منه ولا حرفاً الكلم عن مواضعه!

والمحزن أن ناساً لافقه لهم تكلفوا مالاً يحسنون من قراءة للسنة ، وإفتاء بها ، فأساءوا ولم يحسنوا ، وهم الآن حجر عثرة في طريق الدعوة الإسلامية ! بعضهم فهم أن الإسلام يشن حرب العداون ويأخذ الناس على غرة دون دعوه إلى دين!

(١) النحل : ٢٢ .

وبعضهم فهم أن مستقبل الأمة إلى ضياع لأنه لا يجيء يوم إلا والذى يليه شر منه!  
وبعضهم فهم أن الغنى مضاد للتقوى ، وأن الفقر أخو اليقين وطريق الآخرة!  
وبعضهم فهم أن القدر تحويل قسرى للمرء من طريق النجاة إلى طريق الهاك  
أو العكس ، لأن العلم الإلهى سبق بذلك !!

وبسبب هذا الخبط اشتغال الدهماء بالسنة ، دون أن يكون لديهم رصيد من  
الحكمة القرآنية! ودون أن يكون لديهم ذوق أدبى بأساليب الأدب العربى ، ودون أن  
يكون لديهم بصر بأغوار النفس الإنسانية ، وأحوال المجتمعات البشرية ، ودون دراسة  
عميقة لسيرة الشريفة ، وما حفل به ربع قرن من أحداث جسام وشئون وشجون!  
ودون تفريق بين ما هو عادى وما هو عبادى .

فالسنة عندهم الأكل على الأرض ، لا على مائدة ، وتنظيف الفم بالسواك لا بالفرشاة  
والاستنجاء بالأحجار لا بالأوراق ، وإرخاء ذيل العمامة على الأقفية ، وإيثار الأبيض من  
الملابس الفضفاضة ، وضرب النقاب على الوجه حتما ، وذاك بالنسبة إلى النساء!

والواقع أن العادات البدوية غدت سنة نبوية ، ولما كان العرب يؤخرن المرأة في المكانة  
فقد منعت باسم الإسلام من التردد على المساجد ، ومن تلقى العلم في المدارس ، ومن  
جهاد الكلمة ، أي جهاد الأمر والنهى! ومن أي مشاركة في جهاد عسكري ... إلخ .

والعارفون بالسنة المطهرة يدركون بطلان هذه التقاليد ، ومنافاتها للكتاب والسنة ،  
ومع ذلك فإن الدهماء المتحدين في الإسلام يقاومون الحق بعصبية ، ويرموون  
غيرهم بالانطلاق مع المدنية الحديثة .

والذى أراه أن السنة ركن الإسلام بعد القرآن الكريم ، ولكن لا يستغل  
بتفاصيلها إلا الفقهاء ، ومن يعنفهم الأمر من الولاة والقضاة والدعاة ، والمتخصصين  
في أي مجال يحتاج إلى الإمام بهذه التفاصيل .

أما رجل الشارع أو الشخص العادى ، فإن أربعين حديثاً تكفيه وتغنيه .

وعلى أية حال ما يجوز لجاهل القرآن أن يحدث الناس أو يتتصدر للفتوى في شؤونهم!  
لقد رأيت أغبلمة تشتعل بالسنة ، انتهى أمرها بالهجرة إلى اليمن لعلها تبدأ من  
هناك نهضة إسلامية!! نهضة بعيدة عن فقه الحياة والاستكمان من الدنيا! لعل  
صالحي الجن سوف يدونهم بالمتفجرات في ميادين الحرب ، أو بالغذاء والكساء  
والدواء في ميادين السلام ... والجنون فنون!!

نحن نستمد معاقد الإيمان وأركان الإسلام وأعمدة الأخلاق والمعاملات من الكتاب والسنة معا ، والسنة العملية التي وردت بطريق القطع تفسير مستيقن للقرآن نفسه ، وعلى ضوء هذا نصلى الخمس ، ونحج البيت ، ونعرف الكيفيات لهذه الفروض من السنة العملية ، وهناك أحكام كثيرة في الفروع أجمع عليها الفقهاء ، ولا يخرج على هذا الإجماع مؤمن ، أما ما كان موضع خلاف ، فالأمر فيه على الاتساع ، يعتنق أي مسلم ما شاء من وجهات النظر العلمية دون حرج .

قال الفقهاء : والسنة المشهورة تخصص عموم القرآن ، فالأولاد مثلا يرثون أباهم بنص الآية : ﴿يُوصِّيكُمُ اللَّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِذِكْرِ مِثْلِ حَظِّ الْأَتَّيْنِ..﴾<sup>(١)</sup> وقد جاءت السنة بأن القاتل لا يرث أباه الذي قتله . كما جاءت السنة بأن الكافر لا يرث أباه المؤمن ..

وقد تقييد السنة نصاً جاء في القرآن الكريم مطلقا ، فالآية تجعل الأم من الرضاع محرمة كالأم نفسها ، وكذلك الأخوات قال تعالى : ﴿... وَأَمْهَاتُكُمُ الَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ﴾<sup>(٢)</sup> وجاء في السنة أن ذلك ليس على إطلاقه ، فلا تحرم رضعة ولا رضعتان ، ويرى عدد من الأئمة أن أقل من خمس رضعات لا يفيد التحرير !!

وبقى أبو حنيفة ومالك على القول بالتحريم المطلق !

والذي أميل إليه أن الأمة لا تكون من رضاع كثير ، فإذا ورد في السنة أن الحد الأدنى لذلك خمس رضعات ، أو عشر كما يرى البعض فهو قيد جدير بالرعاية !

وقال تعالى : ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ﴾<sup>(٣)</sup> ، ولكن السنة بينت أنه لا يقتصر للفرع من الأصل ، فإذا قتل أب ابنه عوقب بغير القتل ! ، والسبب أن هذا القتل شنوذ عن سن الآباء الذين قد يفتلون أبناءهم بحياتهم ، ويحيون كادحين ليوفروا لهم السعادة ! لابد أن هذا القتل لا تصحبه نية الإجرام ، وأنه وقع تحت ضغط جنوني طارئ !

ويرى مالك أنه لا قصاص إلا إذا كشفت التحقيقات أن الأب رجل متوهش مجرد من مشاعر الحنون ، فكر ودبر لغرض خسيس ! ويرى غيره إلغاء القصاص مطلقا إ مضاء للسنة ! وهذا التخصيص أو التقييد هو تفسير من تلقى الوحي للمراد الإلهي ، ومن أحق من نبي القرآن بتفسيره ! ولا يسمى معارضه للقرآن الكريم ، بل هو بيان وتوضيح .

(٣) البقرة : ٢٣ .

(٤) النساء : ١١ .

وستقل السنة بإنشاء أحكام إلى جوار ما شرع في القرآن ، وأى ضير في هذا ! قالوا : مثل المسح على الخفين بدل شريعة الغسل ! ومثل تحريم الذهب والحرير على الرجال ... إلخ .

والتحقيق أن تشرعات السنة كلها داخلة في نطاق القرآن الكريم ، ودلالاته القريبة والبعيدة ، وعندى أن المسح على الخفين ليس من إنشاء السنة بل هو معنى القراءة الثابتة : ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾<sup>(١)</sup> بكسر اللام عطفاً على ما قبلها ، والتعبير مجازي كما يقول علماء البلاغة ، أطلق الحال وأراد الحال !! أما تحريم الذهب والفضة فسدًا لأبواب الترف ! وأظن ماورد من تحريم استعمال الجرس فلحماية شعيرة الأذان ، وإنما لا مانع من استعمال الجرس للإنذار أو في الساعات المنبهة ، أو في الهاتف أو في عنق الدواب مثلاً .

ولفقهاء الحنفية كلام في هذا الموضوع أورده هنا لأنني ميال إليه ، إنهم يرون أن الفرض والمحرم لابد في إثباتهما من نص قاطع ، ومعنى هذا أن خبر الواحد لا ينهض على إثبات حرمة أو إثبات فرضية .

ويعني هذا أن الأحكام الشرعية تزيد اثنين فوق ما قرره الأئمة الآخرون !  
الأئمة يقولون : الواجب ما يثاب عليه ويعاقب على تركه ، والمحرم بالعكس ما يعاقب على فعله ويثاب على تركه ، والمندوب ما يثاب على فعله ولا يعاقب على تركه ، والمكره ما يثاب على تركه ولا يعاقب على فعله ، والمحظى ما استوى فيه طرفاً الفعل والترك .

ويرى فقهاء الحنفية أن ما أمر به حديث أحاديث لا يرتفع إلى درجة الفرض ، ويسمى لديهم واجباً يؤمر بفعله ويلام على تركه ، وما نهى عنه حديث أحاديث لا يرتفع إلى درجة المحرم بل يؤمر بتركه ويلام على فعله ، ويأخذ حكم الكراهة التحريرية ، وهم يطلقون هذا الحكم على ما انفردت السنة بحظره كلبس الحرير والذهب للرجال مثلاً .

لا فرضية عندهم إلا بنص قطعي ، ولا تحريم إلا بنص قطعي ، وأخبار الأحاديث عند الجمهور لا تفيد إلا الظن العلمي ، وشذ بعض الخانبلة فروي عن إمامه أنها تفيد القطع ، وهذا فهم مردود !

(١) المائدة: ٦ .

# ٤٤. هل الصورة التي رسمها القرآن لخلق آدم حقيقة أم رمزية؟ وما معنى الحديث «خلق الله آدم على صورته؟»

ظاهر أن الذى أوحى بهذا السؤال ما كتبه «داروين» عن أصل الأنواع ، وما أعلنه من رأى فى قضية النشوء والارتقاء .

ومع أن النظرية منقوضة من جوانب كثيرة ، ومع أن هناك من علماء الأحياء من رفضها جملة وتفصيلا ، فإن أعداداً من الناس لا تزال تروج لها ، بل إن هذه النظرية لا تزال تدرس فى بلادنا وكأنها حقيقة علمية !

والسبب فى ذلك أن سدنة المذاهب وسماسرة الإلحاد الزاحف من الشرق والغرب يريدون إقناعنا بأننا من الأرض وحدها تخلقنا ، وأن الروح الذى نسمو به ونسود بقية الأحياء لم يجيء من الله! فهم لا يعترفون به!! إنه ظاهرة أرضية بحتة! وأنا رجل مسلم ، أشعر بأن نسبى السماوى أزكى من نسبى الأرضى وأحق بالتقديم ، وأنى ابن آدم الذى خلقه الله من تراب الأرض ، ولو استبقاه على هذا الطور من الإيجاد ما كان له شأن يذكر !

إن آدم اكتسب مكانته وكرامته بعد أن نفح الله فيه من روحه بهذه النفخة العلوية أضحتى كائناً جديراً بأن تسجد له الملائكة وتحبى فى وضعه الجديد الإبداع الإلهى وحسن التقويم وع兵器ية العقل وسناء الموهاب !! ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالقُ بَشَرًا مِّنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَأٍ مَّسْنُونٍ﴾ (٢٨) فِإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴿١﴾ !

(١) الحجر : ٢٨ ، ٢٩ .

لولا هذه النفحة لكنت نوعاً من الأنواع التي تحدث «داروين» عنها ، ولكن من أسرة متفاوتة الأفراد من زواحف وسباع ومن طيور وأنعام !!

إنى أؤمن بأن الله خلقنى ونفح فى من روحه ، وإذا كان أبي آدم صور من طين مباشرة ، فأنا من سلالته على طول المدى ، وقد قال الله فى وفي أخوتى من أبناء آدم ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ﴾ (٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ مَاءٍ مَّهِينٍ (٨) ثُمَّ سَوَاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ (٩) .

والنفحة التي سرت في أوصالي وجعلتني خلقا آخر تستحق التأمل العميق ، إنني الآن واحد من خمسة آلاف مليون بشر ، هل نحن خمسة آلاف مليون نسخة من كتاب واحد! كلا ، إنه كما تختلف بصمات أصابعنا ، وملامح وجوهنا تختلف مواهينا الفكرية ، ومشاعرنا النفسية .

لكل قلب همومه وأشواقه ، ولكل عقل مجرب تفكير وقدرة استنباط ، أى إن النفحة هنا!

فإذا كان ذلك في عصر واحد فماذا عن نهر الحياة الدافق من بدء الخليقة؟ وماذا عن أجيال البشر الذين يتوارثون عمارة هذه الأرض ما شاء الله؟

إن الله العظيم الذي أشرف على كل جنين ، وتابع أطواره حتى اكتمل وزحم القرون بين أن هذه الحياة الإنسانية المذهلة شيء صغير بالنسبة إلى ما خلق من عوالم لا ندريها! أليس القائل : ﴿خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (١) .

إن الشبه واحد بين أسماع الناس وأبصارهم أى بين مظاهر الحياة الإنسانية العادية ، ولعل ذلك ما جعل شوقى يقول :

يأنفس مثل الشمس أنت أشعة

فى عامر، وأشعة فى بلقع  
فإذا طوى الله النهار تراجعت

شتى الأشعة والتقت فى المرجع

(١) السجدة : ٧ - ٩ .  
(٢) غافر : ٥٧ .

إن الغروب الذى يطوى الأشعة فى رأى العين فيبدأ الليل ، كالموت الذى يسترد  
السر الإلهى فتنتهى الحياة .

لكن الشمس تغرب من ناحية لطلع فى أخرى ، والنفس تموت بيننا ، أو تخفى  
بيننا ل تستأنف وجودها فى عالم آخر !

وكان النبى ﷺ يشير إلى هذا المعنى عندما يقول فى كل صباح «أصبحنا  
وأصبح الملك لله والحمد لله لا شريك له لا إله إلا هو وإليه النشور» وعندما يقول فى كل  
مساء «أمسينا وأمسى الملك لله والحمد لله لا شريك له لا إله إلا هو وإليه المصير» .

ومع البعث تبدأ الخصائص الإلهية فى كل نفحة تقدم حسابها الخاص بها ،  
وكل امرئ حسابه على قدر ما أعطى من مواهب وامكانيات ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا  
إِلَّا مَا آتَاهَا﴾<sup>(١)</sup> ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾<sup>(٢)</sup> .

وعلى أية حال فإنى قد أدرى أن جسمى يتكون من تراب هذه الأرض ، لكنى  
لن أصدق أبداً أن الحب والبغض والرجاء واليأس والذكاء والغباء والذكر والنسيان  
معان نبتت مع العشب والكلأ ، وجاءتنى من تراب هذه الأرض !

ثم شيء آخر يجعلنى أحس بأبى آدم ، وبأنه حقيقة لا يليها طاول العصور ،  
ذاك هو وحدة الشعور والتفكير بينى وبينه ، إن الله أسكنه داراً حسنة وسط حديقة  
يانعة ، فيها ما يغنى ويكتفى وقال له : ﴿اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغْدًا  
حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ﴾<sup>(٣)</sup> بيد أن الإنسان يريد اكتشاف المجهول  
ولو كان تافهاً ، يريد الحصول على الممنوع وإن كان مؤذياً! فى الحال الطيب سعة ،  
أو فى دائرة المباح مقنعاً! لكن آدم أبى إلا الجرى وراء الوهم .

وكانت له آمال باطلة يود لو تحققت ، إنه يحب الخلود ، ويحب أن يكون ملاكاً!!  
يا أباانا ماتبغى! إن الله أسد لك ملائكته فكيف تنزل دون مكانتك؟

وجعل إلى مشيئتك البقاء فى الجنة والتقلب فى رياضها فماذا تخاف؟

وعرف الشيطان مكان الضعف من نفس أبينا الطامع! فحلف له بالله أن أمانيه  
سوف تتحقق إن هو أكل من الشجرة المحرمة .. وكان صوت النهى قد بدأ يخفت ،

(٣) البقرة : ٣٥ .

(٢) النجم : ٣٢ .

(١) الطلاق : ٧ .

ومضى زمن على الحظر المفروض ، كانت الأمانى الباطلة خلاله لا تزال على شدتها ، ولم يبيس الشيطان من مهمته فظل يووسوس ، ويغرس بالأب الذاهل ، حتى درجه من مكانته ، وأخرجه من جنته ، تذكرت قول المتنبى :

وفي الناس من يرضى بمسير عيشه

ومركوبه رجله والثوب جلده

ولكن قلباً بين جنبي ماله

مدى ينتهى بي في مراد أحده

بغير أن يكسى شفوفاً تربه

فيختار أن يكسى دروعاً تهده

لقد مضى المتنبى مع طمعه فى الإمارة والجاه ، وأثار الغبار وراء ركبته! مدح وهجا ، وخاصم وسالم . واشتبك مع الأقىال والأذال ، وفي ليلة ليلاء لقى مصرعه على أيدي جماعة من الموتورين ، فمرغت الحكمة والشعر فى الشرى! وأجهز الموت على تطلعات الرجل الذى لم يرضه شيء !

إننا أبناء أبيينا غفر الله له ، ما أشبهنا به وما أشبهه بنا !

لكن أغلى وأعلى ، ما فى قصته لم يذكر بعد! لقد تذكر الناسى ، أو صاحا الذاهل ، وعرف آدم أنه ضل الطريق ، وأضاع قواه وراء وهم ، وأغضب ولئ نعمته! فوقف مع امرأته يجأران بهذا الدعاء : ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾<sup>(١)</sup> .

وهبطا إلى الأرض ، وأرسل الله سبحانه من يتلو علينا خبرهما لنتعظ! إن قصة الإنسانية فى حياة آدم هي قصة الإنسانية فى حياة نبيه ، خطيئة ومتاب ... فما هي قصة الإنسانية عند الملاحدة! جراثيم وجدت من غير موجد ، ظلت تتعارك ليبقى الأقوى ، وظل الأقوية يتعاركون حتى استطاع الإنسان الغلب على غيره من الدواب وأن يسودها ، فيبلغ الإنسان بجدارة قمة المملكة الحيوانية! وأمسى سيدا للفيلة والحمير والأرانب والسباع .. !! لقد ساد إخوانه فى سياق شريف!

إن القصة بهذا السياق أكذوبة حقيقة ..

(١) الإعراف: ٢٣.

ومع أن «داروين» قال : إنه لا ينكر الألوهية ! فإن كلامه مضطرب متهافت ، وهو منته آخر الأمر إلى قطع الصلة بين الإنسان ، ورب الأرض والسماء .

أما حديث أن الله خلق آدم على صورته فقد قبله أغلب المحدثين وفسروا الصورة بالصفة ! يعنون أن الله لما نفخ من روحه في الكيان المادي لأدم أصبح آدم بهذه النفحـة حـيـا ، قادرـا ، مـريـدا ، سـمـيعـا ، بـصـيرـا ، مـتـكـلـما ... الخ .

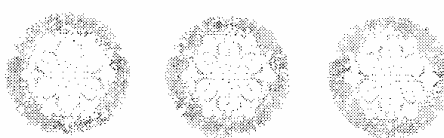
وظاهر من تكوين آدم أن العقل الذي أضاء في دماغه علمه الكثير ما يعمر الكون ، وبصره بما تعجز الملائكة عن إدراكه ﴿وَعَلِمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِاسْمَاءِ هَؤُلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (٢) قالوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا﴾ (١) .

وقد انطلق بنو آدم في الأرض بموهيبهم العليا وغراائزهم الدنيا ، وتعرضوا لامتحانات هائلة ، ولا يزالون في ضوضاء المعركة وبأسائها ، إلى يوم الفصل !!

ومن العلماء من يقول : خلق آدم على صورته ، أي صورة آدم نفسها فلم يعرض لها تغيير عن الأصل ، ولن يعرض في المستقبل ، أي لا تطور !

ورأيت لبعض الكتاب طعنا في الحديث ! يقول : إن أبو هريرة نقل هذه الجملة عن كعب الأحبار ، وهو يهودي الأصل ، والجملة موجودة في سفر التكوين أول أسفار التوراة ، فانخدع بها أبو هريرة وروها حديثا !

والذى أراه أن وجود الجملة في التوراة لا يعني أنها موضع ريبة ، وأن المعنى الصحيح لها قائم ومقبول ، وليس للاحتمام دليل .



## ٤٢. هل يؤخذ القرآن بنصه ؟ أم على أساس الظروف التي نزلت فيها آياته ؟

يندر أن يكون المرء شريراً من جميع نواحيه ، أnder من ذلك أن يكون - مع غلبة الشر عليه - شريراً في جميع الأوقات .

السمة الغالبة أن يخلط الإنسان عملاً صالحاً وأخر سيئاً ، وأن تمر به فترات صحو تبدد غيومه بين الحين والحين .

والخوف من الإنسان الذي يصحو ويفيق ، ويكتب و يقوم ، أن يفلسف انحرافه الذي يعروه ليجعله مسلكاً عادياً أو أمراً لا يجوز التنديد به والتوبخ عليه ، وإن جاز لضرورة فلتكن الكلمات خفيفة الواقع ، وتوطئة للعتبي !

استمعت إلى اللص البدوي الذي يسogue سرقته قائلاً :

ولا أسأل الجبس اللثيم بعيده وبعران ربي في البلاد كثير !

وقلت : هذا رجل يكره أن يقبل البعير صدقة ، ويكره أن يأخذه عارية ، لأنه يكره أعطية اللئام ، لماذا تكون يده السفلى ! فليذهب إلى الصحراء أو إلى البيوت وليسرق أى بعيير ! ولا جميل لأحد !!

إن السرقة في منطقه استجابة لرغبة نفسية طبيعية !

قلت : لو حمل هذا الرجل إجازة علمية في القانون ، فلن يعقوب سارقاً ، ولو حدث عن حد السرقة لأرعد وأزيد وهاج وماج وقال .. لا عودة إلى الوراء ، لا نريد وحشية ! ولو أن إنساناً عاش في بيئه اعتادت السطوة على الأعراض ، أو تسلل إليها الشذوذ ، فأصاب وأصيب منه ، واعتدى واعتدى عليه ، فإنه سينظر إلى الحياة من خلال جوانبها الأخرى التي لم يتدعس فيها ، ويحاول تضخيمها والتعويل عليها وحدها ، والنظر إلى المبادل التي تلوثه على أنها هنّات ينبغي التجاوز عنها وعدم الوقوف عندها . وهذا ومثله لو ملكوا سلطة التشريع لجعلوا العلاقات الجنسية كلاماً مباحاً ، في حدود التراضي طبعاً ، كما هو الشأن في القوانين الأوربية !

إنتى أفهم أن يقع الخطأ ، لكنى لا أفهم أن يتتحول إلى قانون !  
وقد يستكبر إنسان! لكن ما معنى أن يعتذر عن إبليس؟ ويفلسف تطاوله على  
الله تبارك وتعالى!

وقد ينزلق امرؤ في الوحل! المفروض أن ينهض ويصلح شأنه ويغسل درنه! أما أن  
يتغزل في الطين ، ويرمى به وجوه السائرين ، فهذه دناءة غليظة!

يؤسفني أن ناسا كثيرين بدل أن يصلحوا أنفسهم يريدون إفساد القانون ، وذلك  
هو السر وراء المحاولات المجنونة لتعطيل الشرائع السماوية ، وهي محاولات نجحت  
بين أهل الكتاب الذين سبقونا ، فأمسى الوحي حبرا على ورق .

ويراد في كبوة الإسلام المعاصر أن يفعل المسلمون مثلما يفعل غيرهم ، فتوضع شرائع  
الإسلام على الرف ، أو يحكم على بعضها بالإعدام تمهيداً لإنقاذ الحكم فيها كلها .

والأمر لا يحتاج إلى الحيلة ، فلننقل : إننا نتجاوز النص إلى روح النص ، أو لنقل  
إن الظروف التي نزل فيها النص قد طرأ عليها تغيير ، فليتغير النص تبعاً لذلك !!

ما أسهل تطبيق الإسلام بهذه الطريقة! وجعله اسماء لا حقيقة له ، أو جعله  
شكل لا موضوع له !

وقد بدأ سماسترة الاستعمار تنفيذ الخطة ، فسمعنا من يقول : إن الضرائب تغنى  
عن الزكاة! ومن يقول : إن الصلاة والصيام يعطلان الإنتاج ، فلا حرج من التنازل  
عنهم! ومن يقول : إنما حرم لحم الخنزير لقدرته مراعيـه قدـيـماً وقد زالت الآـن هـذه  
العلـة! ومن يقول : إن العـربـةـ فـىـ الطـرـيقـ هـىـ سـرـ تـحرـيمـ الـخـمـرـ ، فـمـنـ يـتـناـولـ مـنـهـاـ  
قـلـيلاـ فـىـ بـيـتـهـ فـلـاـ حـرـجـ ..ـ إـلـخـ .

وهكذا ، تنهـدـ أـركـانـ الدـيـنـ وـتـضـيـعـ مـعـالـمـ الـحـالـلـ وـالـحـرـامـ باـسـمـ «ـرـوـحـ النـصـ»ـ  
«ـوـتـغـيـرـ الـظـرـوفـ»ـ ، وـيـمـنـعـ اـنـتـفـاعـ النـاسـ بـالـإـسـلـامـ ، بـلـ يـمـنـعـ دـخـولـهـ فـيـهـ!ـ وـيـنـفـسـحـ الـجـالـ

بعد ذلك للإـلـحـادـ ، أوـ لـلـأـدـيـانـ الـخـرـافـيـةـ !!ـ وـمـعـرـوـفـ أنـ تعـطـيلـ شـرـائـعـ الـحـدـودـ  
وـالـقـصـاصـ ، كـانـ تـمـهـيـداـ لـلـقـضـاءـ عـلـىـ الـعـبـادـاتـ وـالـعـقـائـدـ وـالـتـارـيـخـ وـالـتـرـاثـ وـالـلـغـةـ ،  
وسـائـرـ مـقـومـاتـ الـأـمـةـ ..ـ !

ونـحنـ إـذـ نـوـصـدـ الـبـابـ فـىـ وـجـهـ الـاسـتـعـمـارـ الثـقـافـيـ نـفـتـحـ الـبـابـ عـلـىـ مـصـرـاعـيهـ  
أـمـامـ أـولـىـ الـأـلـبـابـ ، لـيـحـسـنـواـ فـقـهـ الـإـسـلـامـ وـعـرـضـهـ ، وـتـذـكـرـ بـدـءـاـ أـنـنـاـ لـسـنـاـ مـنـ  
الـمـعـصـبـيـنـ لـلـفـقـهـ الـظـاهـرـيـ ، بـلـ عـلـىـ الـعـكـسـ نـحـنـ مـعـ الـجـمـهـورـ عـلـىـ أـنـ الـقـيـاسـ مـنـ

أدلة الشريعة ، ومع أغلب الفقهاء في رعاية المصلحة المرسلة ، واحترام جملة القواعد التي تحكم الفكر التشريعي عندنا .

والحق أن علم أصول الفقه علم جليل القدر ، وهو كما قال الشيخ مصطفى عبد الرزاق أدل على خصائصنا من الفلسفة الإسلامية .

لكن علم الأصول مجده في كتبه ، والمسيرة في القرون المتأخرة تكاد تكون متخلية عنه ! والعالم الإسلامي تحكمه بعض الآراء الاجتهادية التي لقيت حظوة عند فريق من الناس ، ثم قامت عليها تقاليد راسخة ، ثم اعتبرت هذه التقاليد هي الإسلام بعينه ، واعتبر تركها خروجا على الدين ، وربما وصف تاركوها بالارتداد !!  
إذا كان ذلك ما دعا إلى الكلام عن النص وروح النص ، والظروف وتغير الظروف ، فللموضوع وجه آخر ، وإن لم يحسن أصحابه الكلام فيه ، أو تصوير شكلاتهم كما يجب !

أعرف مجتمعات حبس فيها ألف الفتيات لأن الكفاء لم يتقدم ! من الكفاء المرتقب ؟ أستاذ في العلوم ؟ محام قدير ؟ أديب رائع ؟ تاجر ناجح ؟ شاب تزيينه التقوى وخدمة المثل ؟ لا ، لا كفاءة وراء هذه الخلل كلها ! المهم النسب الفارع ، والمكانة المدعومة بالمال الكثير !

وقضية الكفاءة يسندها فقه معين ! ، لكن هناك فقها إسلاميا آخر يقول إن الزنجي المسلم كفاء لبنت الخليفة الهاشمي ، لا ، هذا فقه مهملا ! لماذا لا يكون الإهمال نصيب الاجتهد الأول ؟ هذا ما حدث !

فهل الدين من حيث هو عقيدة وشريعة - يزدرى بسبب هذا الذي حدث ؟  
إنه لا شكاوى من نص معين ، لا شكاوى من أمر أو نهى عن محرم ، الشكاوى من فهم ضيق لأحد النصوص أو من واجب لم يرد به أمر ، أو من تحريم لا يسنده نهى !!  
وعلاج هذا الخلل ميسور ، بل هو عمل المجددين والمصلحين والدعاة الفاقهين .

قال لي أحد الناس : إن إعطاء الأنثى نصف نصيب الذكر موضع ضيق من المثقفين في الغرب ! وهم يرون المساواة بين الجنسين ، وإهمال هذا النص !

قلت : إن هذا النص جزء من خطة اجتماعية كبيرة تجعل نفقة الفتاة مسئولية الأسرة لا مسئوليتها الشخصية ، وقد ساوي الغرب بين الذكر والأنثى في طلب الرزق ، وخرجت الفتاة للكدح من سن السادسة عشرة ، فماذا حدث ؟

إن الغربيين يجب أن ينجلوا من الأدران الجنسية التي تلف بلادهم وتلطمها بالعار لتكليف المرأة بالتكسب منذ صباها الباكر ، والزعم بأن الجنسين سواء في الغنم والغنم .

وأنا لا أزال حائراً في تعليل هذا الرضا العام ، بانتهاك الأعراض ، وإشباع الرغبات ، وتقديم الأجساد في المراقص والحدائق !

وعلى أية حال ، الرجل ملزم بالإتفاق على زوجته إن كان زوجاً ، وعلى ابنته إن كان أباً ، ولا تكلف الفتاة بالتعرف للارتفاع كي تعيش ، فإنها ست فقد نفسها في مأزق كثيرة !

ولها يقيناً أن تعمل وتكلب في أوضاع متاخرة مضبوطة ، لها وليس عليها! ومع ذلك فما ناله الرجل من زيادة في ميراثه سيرجع لها بصورة أو بأخرى .

وسوف يجنى الغرب نتائج فسوقه! ولو لا أتباع الرسالة الخاتمة فقدوا القدرة على التصدى لقيادة الإنسانية ، لما بقى الغرب في مكانته تلك ، مع بغيه وبغائه!! إنه باق لعدم وجود البديل وحسب !

القرآن الكريم قد أحكم الله آياته ، ويستَّرَ فهمها وذكرها ، وما تشابه من آيات القرآن فلا علاقة له بالأحكام العملية ، والمسالك الفردية والاجتماعية ..!

وليس هناك آية قط يمكن الحكم عليها بوقف التنفيذ ، أو تعطيل عملها ، تصريحًا أو تلميحاً .

وإذا كنا نعيّب على بعض الماجنين تبرمهم بأحكام الحدود والقصاص ، فهناك عيب أشد على نفر من المنتدين إلى الدين ، أنهم أطاعوا ما استسهلوا ، وتركوا ما استوعروا .

إنهم صلوا لأن الصلاة عمل لا يجر وراءه المتابع .. أما قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِي مَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا..﴾<sup>(1)</sup> فأمر فوق طاقة الجناء الحريصين على منافعهم ومناصبهم ، هنا يمكن اللجوء إلى تأويل النصوص وتغيير الظروف ، وجعل العجز عقلًا ، والجهن حكمة ..! والبعد عن الصراط المستقيم يستوي أن يكون الانحراف فيه ذات اليمين أو ذات اليسار .

\_\_\_\_\_.  
(1) المائدة: ٨.

## ٤٣. ما حاجة الإنسان إلى الإيمان باليوم الآخر؟ وما أثر إنكاره على السلوك الإنساني؟

إذا طال الكلام عن الدار الآخرة فلا يؤمن أحداً! فإن توارث الذهول عنها أمات الشعور بها ، حتى قال الحسن البصري عن الموت - وهو أول مراحلها - مارأيت حقاً أشبه بباطل من الموت..!

وكل حقيقة يجب أن نعرف بها خصوصاً عندما تتصل هذه الحقيقة بمستقبلنا ، وعندما يكون الشاطئ عميقاً ، ثم تترك غراً لا يحسن السباحة ينزل فيه ، فإنك قاتله !!

قد نستغنى عن بعض الحقائق وإن كان الجهل بها عيناً ، مادامت لا تمسنا ، أما إذا ارتبط كياننا المادي والأدبي بشيء ثم غفلنا عنه فهنا الطامة .. !!

إنني أتخيل فجيعة الجاحد عندما يحس فجأة أنه مكتمل الحواس أمام غيب تحول إلى شهادة! أمام أمر كان يهزأ منه فإذا هو جدار يصدع دماغه! لقد وقف وجهاً لوجه أمام ما كان ينكره بقوة ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَا صَفَا﴾ (٢٢) وَجِيءَ يَوْمَئذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئذٍ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الذِّكْرَ (٢٢) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدِمْتُ لِحَيَاةٍ ﴿١﴾ .

ليت ! وهل ينفع شيء ليت ؟ إنه أضاع ماضيه في الحياة الأولى سدى ،وها هو ذا يحصد مزارع ! ما فكر قط في هذا اليوم ولا أعدله عدة ، ومع التاؤه والندامة يقول : ياليتنى قدمت لحياتى ، وهيهات .

وهناك شخص آخر ، كان في دنيا الناس يذكر الله ويغالب النسيان ، ويستعد لمواجهة عاصفة فهو يترك فراشه منطلقاً إلى المسجد ، يغمض عينيه عن المفاسن المبذولة ، يستعف عن المحرمات وإن كثرت حولها المغريات .

(١) الفجر : ٢٢ - ٢٤ .

إنه - يوم الحساب - يتلقى نبأ نجاحه فيصبح جذلان . مسمعا كل إنسان ﴿ هَوْمٌ أَقْرَءُوا كِتَابِيَهُ ﴾<sup>(١٩)</sup> إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلَاقٍ حِسَابِيَهُ ﴾٢٠﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَهُ ﴾<sup>(٢١)</sup> فِي جَنَّةٍ عَالِيَهُ ﴾٢٢﴿ قُطُوفُهَا دَانِيَهُ ﴾<sup>(٢٣)</sup> كُلُوا وَاشْرُبُوا هَنِيَّا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَامِ الْخَالِيَهُ ﴾<sup>(٤)</sup> .

إنها فرصة العمر ، بل فرصة الخلود! شتان بين مصير ومصير !  
وأثر الإيمان باليوم الآخر عميق في التربية النفسية والاجتماعية ، إنه يتحمل  
حينما ليظفر بالراحة بعد حين ! كما قيل لأعرابي : تصوم في هذا اليوم الحار؟ قال :  
أصومه ليوم أحر منه !

وتعليل النفس بالأمال عنون على الرضا بالمتاع ، وحبسها على ما تكره لتناول  
ما تحب ! وكما قال الشاعر :

**منِّي إِنْ تَكُنْ حَقَاتِكَنْ أَسْعَدَ الْمَنِي**

**وَإِلَّا فَقَدْ عَشَنَا بِهَا زَمَانَ رَغْدًا !!**

وهذا الاستثناء بالنسبة إلى الآخرة مرفوض ، فإن الدار الآخرة أحق وأثبت من الدار الأولى ، على نحو ما ذكر العارفون : الناس نيا م فإذا ما توا انتبهوا ، ومن هنا صح وصفها بما يدل على زيادة الحسن في قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهُ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾<sup>(٢٤)</sup> . والحيوان كالفيضان مصدر على سعة المعنى .

وقد كثرت في القرآن الكريم المواطن التي تذكر فيها الآخرة لتصحيح السلوك في هذه الدنيا أو تزكيته وترقيته ، فعندما ضاقت زوجات النبي ﷺ بعيشته الخشنة قيل لهن : الأمر على غير ما ألغتن قدماً ، لقد جئن من بيوت حافلة بالسعة والمتع إلى بيت لا سرف فيه ولا ترف !

إنه بيت الكفاح والخشونة ! بيت التلاوة والتهجد ! لابد لرب هذا البيت أن يكون قدوة للمضطهدين والمحاصرين ، ومن صودرت ثرواتهم وفقدوا طمأنينتهم لنصرة الإسلام !

من طلب متعة الحياة فلا مكان له هنا ، ومن رنا إلى الآخرة وسعى لها سعيها

. (٢) العنكبوت : ٦٤ .

. (١) الحاقة : ١٩ - ٢٤ .

فليبق موطننا نفسه على حياة ناشفة! ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زَوْاجَكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزَيَّنَتْهَا فَتَعَالَى مَنْ أَمْتَعَكُنَّ وَأَسْرَ حَكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا﴾ (٢٨) وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدُنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعْدَدَ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ (١) .

وَجَمِيعُ النَّاسِ قَدْ يَحْسُنُ غَصَّهُ وَهُوَ يَرِيُّ الْمُرْتَشِينَ وَالْمُفْسِدِينَ أَوَّلَ الْمُلْحِدِينَ الْمُجْرِمِينَ يَرْحُونَ فِي طُولِ الْبَلَادِ وَعَرْضِهَا ، عَلَيْهِمْ شَارِهُ النِّعَمَةِ وَأَمَارَةُ الْقُوَّةِ .

وَقَدْ يَكُونُ ذَلِكَ مَبْعَثُ فَتْنَةِ الْأَهْلِ التَّقِيِّ وَالْعَفَافِ ، لَكِنَّ اللَّهَ سَبَّحَانَهُ يَمْحُو ذَلِكَ مَحْوًا عِنْدَمَا يَقُولُ : ﴿لَا يَغُرُّنَكَ تَقْلُبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبَلَادِ﴾ (١٩٦) مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبَئْسَ الْمَهَادُ (١٩٧) لَكِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِرَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ﴾ (٢) .

وَمِنْ مَشَاهِدِ الْقِيَامَةِ مَشَهَدٌ يَتَكَرَّرُ فِي الْقُرْآنِ كَثِيرًا لِيَحَارِبَ ظَاهِرَةً مُؤْذِيَّةً تَسُودُ الْأَمَّةَ الْعَرَبِيَّةَ وَالْإِسْلَامِيَّةَ مِنْ زَمَانٍ غَيْرِ قَرِيبٍ حُكَّامُ الْجُورِ الَّذِينَ يَتَهَافَّتُونَ حَوْلَهُمُ الْأَتَابَاعُ لِيَؤَازِرُوهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ ، وَيُشارِكُوهُمْ فِي مَنَافِعِهِمُ الْحَرَامِ .

إِنَّ التَّبَعَةَ فِي الْفَسَادِ وَالْإِفْسَادِ مَقْسُمَةٌ عَلَى الْفَرِيقَيْنِ قَسْمَةٌ عَادِلَةٌ ، لَأَنَّ هُؤُلَاءِ يَوْحُونُ وَأُولَئِكَ يَنْفُذُونَ ، الرَّءُوسُ وَالْأَذْنَابُ شَرَكَاءُ فِي اقْتِرَافِ الْجَرَائِمِ ، وَفَتْنَةُ الْمُسْتَضْعِفِينَ وَإِثَارَةُ الْفَتَنِ ، وَمِنْ هَنَا جَمِيعُهُمْ مَصِيرٌ وَاحِدٌ .

وَتَدْبِرُ قَوْلَهُ تَعَالَى يَصِفُّ هَذَا الْمَصِيرَ ، وَيَذَكُرُ مَا يَقْعُدُ فِيهِ مِنْ حَوَارٍ! ﴿هَذَا وَإِنَّ لِلْطَّاغِيْنَ لَشَرٌّ مَآبٌ﴾ (٥٥) جَهَنَّمُ يَصْلُوْنَهَا فَبَئْسَ الْمَهَادُ (٦) هَذَا فَلَيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَاقٌ (٥٧) وَآخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ (٥٨) هَذَا فَوْجٌ مُفْتَحٌ مَعَكُمْ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ (٥٩) قَالُوا بَلْ أَنْتُمْ لَا مَرْحَبًا بِكُمْ أَنْتُمْ قَدْمَتُمُوهُ لَنَا فَبَئْسَ الْقَرَارُ (٦٠) قَالُوا رَبِّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزَدَهُ عَذَابًا ضَعْفًا فِي النَّارِ﴾ (٣) إِنَّ الْكَبَرَاءِ عِنْدَمَا يَرَوْنَ الْأَذْنَابَ يَلْحِقُونَ بِهِمْ فِي دَارِ الْجَحِيمِ تَسُوْفُهُمُ الْلَّقِيَا ، وَيَصِيحُونَ مُسْتَنْكِرِينَ مَرَأَهُمْ! لَطَالَما هَشَوْا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَسَارُوا إِلَى لِقَائِهِمْ ، أَمَّا الْيَوْمُ فَإِنَّ الْفَرِيقَيْنِ يَتَبَادَلَا السُّخْطَ ، وَالتَّشَاؤِمَ وَعَدْمَ التَّرْحِيبِ . !!

(٣) ص : ٥٥ - ٦١ .

(٢) آل عمران: ١٩٦ - ١٩٨ .

(١) الأحزاب: ٢٨، ٢٩ .

ويتذكرة الفريقيان أنهم كانوا يتغافلون على إهانة المؤمنين ، ونعتهم بأقبح النعوت ،  
ويتظاهرؤن على اضطهادهم وأذاهم ! ، أين هم الآن؟ .

وقالوا : ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَى رِجَالًا كُنَّا نَعْدُهُم مِنَ الْأَشْرَارِ (٦٢) أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ (٦٣) إِنَّ ذَلِكَ لَحُقُّ تَخَاصُّ أَهْلِ التَّارِ﴾ (١) .

تسجّيل هذا المنظر الذي سيقع حتما ، والتعجّيل بعرضه الآن ، فيه طمأنة لجمهور المؤمنين الذي أرهقه الاستضعفاف والاستهزاء ! أما الكافرون فإنهم لا يعونه ولا يصدقونه !

ومنظر آخر جدير بالتأمل ، يقوم بعض أهل الجنة بسياحة قصيرة يستكشفون فيها مصاير من كانوا يعرفونهم قدّيما من أهل الضلال والكفران ! ﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِيبٌ (٥٤) يَقُولُ أَئِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ (٥٥) أَئِنَّا مِنْتَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنَّا لَمَدِينُونَ (٥٦)﴾ (٢)

هذا القرین يظن المؤمنين رجعيين يصدقون المخرافات ، ويتبعون الترهات ، فهو يقول لصاحبه : أتصدق أنا بعد فنائنا ببعث ونجزي؟

ويشرف الرجل المؤمن على قرينه القديم ليراه وسط أهواه ﴿ قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَلَّعُونَ (٥٧) فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيمِ (٥٨) قَالَ تَالَّهِ إِنِّي كِدْتُ لَتُرَدِّي (٥٩) وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ﴾ (٣)

وعبارة إن كدت لتردين ، تشعر المؤمنين في يوم الناس هذا بضرورة الثبات على الحق ، لأن التهويين فيه طريق السقوط والضياع ، كما تشعرهم بقية الكلام بفضل الله عليهم ، إذ شرح صدورهم لهذا واستدامهم عليه !

وفي دنيانا الحاضرة ، ينفر المنافقون من أهل الإخلاص واليقين ، وبهجرون مجالسهم ، ويبعدون عنهم إذا جمعتهم المصادفات في طريق ، ذلك لأن قلوبهم مع الكفر وأحزابه ، ما يأنسون إلا بهم . . . بيد أن الحال تتغير تغييرا عميقا في الدار الآخرة ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُوهُنَا نَقْتِبُسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ

(١) ص: ٦٢ - ٦٤ .

(٢) الصافات: ٥١ - ٥٤ .

أَرْجُوْنَا وَرَاءَكُمْ فَالْتَّمِسُوا نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِي الرَّحْمَةِ وَظَاهِرُهُ  
مِنْ قَبْلِهِ الْعَذَابُ <sup>(١)</sup> !

إن القرآن الكريم يربى الناس بيوم الحساب حين يذكره وحين يكرره ، ويعالج  
عللهم بما يسوق من صوره !

إنه يذكره لإصلاح الدنيا لا لهدمها ، ولتعليق الهمم بالأبقى والأجدى لا  
بالسراب الخادع .

أما الماديون الذين يزحمون الأن مشارق الأرض ومغاربها ، فما يعرفون إلا هذا  
الشراب ، وما يعولون إلا على أيامهم فوقه وما يرمقون السماء بنظرة رجاء ، وما  
يعطفهم على ربهم ولا عرفان .

مررت يوماً بأحد شوارع القاهرة ، فرأيت عربة قد نفق الحمار الذي يجرها ،  
وتجاوزت صاحبها الحزين على ضحيته ، ونظرت إلى الدابة الميتة عند أقدامه وقلت  
في نفسي : انتهى أمرها ، إن كثيراً من القادة والساسة لا يرقون بحياتهم فوق هذا  
المستوى الحيواني ، يظنون أن هم انتهى عندما ينفقون بهذه الدابة ، ألا ما أحقر  
الكفر ، وأسوأ تصورو للوجود !

---

(١) الحديد : ١٣ .

## ٤٤. ما أثر الإيمان على الأخلاق والسلوك والضمير، على ضوء ما يحدث في الدول المتقدمة التي تأخذ بالعقل ونتائج العلوم فقط؟؟

لا نستطيع إنكار المدى الكبير الذي بلغته الحضارة الحديثة في اكتشاف أسرار الكون! إنها حضارة ذكية العقل واسعة المعرفة ، وقد طوّعت ما بلغته إلى تقدم صناعي باهر طفر بالإنسانية طفرة رحيبة ورهيبة ، في جميع المجالات المدنية والعسكرية . . .

ولكن هناك إحساساً عاماً بأن هذا التقدم المادي لم يواكب تقدم روحي ، وأن إنسان العصر الحديث لا يختلف كثيراً عن إنسان العصر الأول في غرائزه وشهواته! وإذا كانت ثمة فروق ففي الوسائل لا في البواعث والغايات ، بل لقد قيل في إنسان العصر الحاضر : إن عضلاته أكبر من عقله .

والواقع أن الإنسان يتضاعف شره عندما يكون حاد الذكاء حقير الخلق ، وطالما ردنا أن الإسلام عقل يرفض الخرافة ، وقلب يكره الرذيلة!

إن الكمال الحقيقي امتداد ونضج في جميع الملائكة الإنسانية ، وهذا التوازن أساس لا بد منه لقيام مجتمع رشيد . وحضارة يانعة الشمار ، مديدة الظلال ، فهل الحضارة الحديثة - بعد تلك المقررات - جديرة بالخلود؟ أو هي أرجح من غيرها في موازنة منصفة؟ الحق ، لا . .

فالرجل الأبيض ، قائد هذه الحضارة ورائها ، إنسان طافح الأنانية ، يشده إلى منافعه ألف رباط ، وقبل أن نشرح شره المسعور ، واستعلاءه على غيره ، نذكر أحد مظاهر الحضارة الإسلامية القدية !

فالعرب الفاتحون قدموا الإسلام للأعاجم ، ونقلوهم به من الظلمة إلى النور ، وبعد ردح من الزمان كان هؤلاء يصلون وراء الأتقياء من شتى الأجناس ، ويتلقون عنهم العلوم الدينية ، دون غضاضة أو كبرباء ..

فالبخارى هو المحدث الأول ، وأبو حنيفة الفقيه الأول ، والحسن البصري المربى الأول ، وسيبوه اللغوى الأول . . . إلخ ولم يشعر المصريون بأى ضيق من أن يقودهم «قطز» في معركته الهائلة ضد التتار بعين جالوت ، وما خامرهم حرج في أن يقودهم صلاح الدين ضد الصليبيين في حطين .

إن الإسلام محا النعرات الجنسية في أغلب الميادين ، وربط الناس بثems العالية وحدها !

أما الجنس الأبيض ، وطلائعه الغازية والمكتشفة ، فقد كانوا يعبدون أنفسهم ، ويقدسون مصالحهم ولا تحكمهم إلا شرعة الغاب !

اكتشف الإنجليز أستراليا فماذا فعلوا بسكانها؟ شرعوا يطاردونهم من مكان إلى آخر حتى حصروا جمهرتهم ، وأخبرنى صديق قادم من أستراليا أن البيض ييسرون أرداً الخمور لهؤلاء السكان الأصليين حتى يقضوا عليهم القضاء الأخير ، وتبقى أستراليا للمغيرين المسلمين بالتقدم العلمي والصناعي ، المجردين من كل رحمة وإيثار . . . !

أكان سكان أمريكا الأصليون أسعد حظاً من أستراليا؟ لقد تبعتهم حرب الإبادة من بلد إلى بلد ، وكان المكتشف الذى يسلى ريقه للذهب ينظر ، فإذا وجد هندياً أحمر على رأسه تاج من ذهب ، قطع الرأس ، وعاد بالتاج . . . !

قد يقال : كان ذلك في الأيام الأولى لاكتشاف العالم الجديد ، وقد ارتفت اليوم البشرية ، وضاقت بما كان يفعله المستعمرون الأولون ، واستنكرتهم !

ونجيب أن الاستهانة بالأجناس الأخرى كانت وما زالت ديدن الرجل الأبيض ، وعندما أعزوه الانتصار السريع ضد اليابان ألقى قنبلتين مبيدين على هيروشيما وناجازاكى فقتل نصف مليون إنسان بين طفل وامرأة وشيخ وشاب ، ولا ريب أن عشر هؤلاء الهلکى فقط هو الذي كان يمكن أن يجند في الحرب . !!

المأساة أن هؤلاء «المتحضررين» ارتفوا علمياً وهبطوا خلقياً ، وأنهم عبيد لذاتهم العاجلة ، وأن الفكرة عن يوم الدينونة غامضة أو معدومة لديهم ، أنهم لم يسمعوا يوماً من يقول لهم : ﴿وَلَا تُحْسِنَ اللَّهُ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤْخِرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ﴾ (٤٢) مهطعين مقنعي رءوسهم لا يرتد إليهم طرفهم وأفندتهم

هَوَاءٌ (٤٣) وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخْرُونَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعَ الرُّسُلَ...<sup>(١)</sup>.

إن الإنسان يتتحول إلى وحش كاسر عندما ينسى الله واليوم الآخر ، لاسيما إذا كان هو واضح القانون ومطبقه ! إن القانون يومئذ يحرس الأقواء ويحتاج الضعفاء ، وقد رأينا كيف يباد الشعب الفلسطيني ويمحى وجوده فوق أرضه ، وب杰اء بألف مؤلفة من اليهود لتحيا فوق أنقاضه ، والقانون الدولي مكمم الفم ، لأن ملاك القوة يريدون ذلك ، وأجهزة الدعاية قديرة على إبطال الحق وإحقاق الباطل .. .

إن الغرائز المهاجنة ، والعادات السيئة ، والموروثات الرديئة تهزم الحق في دنيا الناس ، وقد نظرت إلى جموع المستشرقين - وهم قوم ذو ثقافة واسعة - لفتهم ضغائن غبية ضد «محمد» ﷺ ، فأذاعوا عنه أنه كبني جنسه محب للنساء ... .

إن هؤلاء المستشرقين قرعوا في العهد القديم أن سليمان جمع في عصمته ألفا من النساء ، سبعمائة من الحرائر وثلاثمائة من الإماء ، فهل كان لدى محمد عشر ما عنده؟ لا ! نصف العشر؟ لا ! ربع العشر؟ لا !

ومع ذلك فسليمان نبي حكيم ، ومحمد دون ذلك !!

ونشيد الأنشاد الذي لسلامان تسمع فيه صيحات الباحث عن الحبيب المجهول أو المعلومات ، أما قرآن محمد فليس في طوله وعرضه إلا جؤار يدفع البشر إلى ربهم ، ويدرك بيوم لقائه ، ومع ذلك فمحمد لا يوحى إليه ، والأسوق وراء الحبيب المنشود هي الوحى العصوم! ما قيمة العلم إذا لم يكن معه إنصاف ولا عدالة ؟ إننى أمقت الذكاء الخبيث ، والثقافة المسفة ، وعندي أن امرأة حساناً غافلة أشرف من موسم عبقرية ، وأن رجلاً ساذجاً يعرف ربه أشرف من خبير في الذرة يعبد نفسه ؟ !

وقد أفهم ما يعنيه الرسول الكريم فيما روى عنه : «النار أسرع إلى فسقة القراء منها إلى عبدة الأصنام ! فيقولون: يبدأ بنا قبل عبدة الوثن؟ فيقال لهم: ليس من يعلم كمن يجهل»<sup>(٢)</sup> .

والحضارة الغربية ، كما قلنا آنفا ، اتسع علمها وضاق أدتها ، أو طالت ثقافتها وقصرت تربيتها ، فهى الآن تصنع أجيالاً لا تعرف إلا الحياة ليومها فوق هذا التراب ،

(١) إبراهيم : ٤٢ - ٤٤ .

(٢) الحديث رواه المنذرى فى الترغيب والترهيب وقال : هو على غرابة له شاهد من الصحيح .

وتؤمن أنها لن تحيا مرة أخرى أبداً ، ومن هنا غلب عليها هذا السعار في اقتناص الموجود ، والركض وراء المفقود ، والحدق على من وجد ، والازدراء على من فقد ! إنها لا تؤمن بالله واليوم الآخر ! ورجال الدين مشغولون بسخائمهم القديمة ! إن كانوا هدوا فهمهم الأكبر امتلاك أرض الميعاد كما يحلمون ، وإن كانوا نصارى فهمهم الأكبر استعادة قبر المسيح والثأر من أخذوه في العصور الوسطى ..

وما يدور في ذهنهم تعاون عام لإبقاء الأرض موصولة بالسماء ، فهل هذا تقدم علمي أم نجاح للغرائز الهاابطة والأغراض الدنيا ؟ ...

على أن القرون الأولى لم تخلي من علم أثارت به الأرض . وزينت به الحياة ! والمنكور هو انعدام التوازن في أية حضارة بين جوانبها المادية والأدبية ، لقد بني المصريون الأهرام ، والبناء في ذاته ليس عيباً ، وإنما العيب أن تهلك أسرة في سبيل بناء مقبرة الملك ! وبنت عاد قصوراً شامخة ، وأبراجاً عالية ، فإذا اصطدم برغبتها أحد سحقته ، وأغرتها جبروتها بحرب الإبادة ، فكان من قصص القرآن عنهم ﴿... أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيَةً تَعْبَثُونَ (١٢٨) وَتَتَخَذُونَ مَصَانِعَ لَعْلَكُمْ تَخْلُدُونَ (١٢٩) وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَارِينَ (١٣٠) فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾ (١).

ورفض هؤلاء وأولئك تقوى الله ، وسماع الناصح الأمين فماذا كانت العقبى ؟ ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بَعَادَ (٦) إِرْمَ ذَاتَ الْعُمَادَ (٧) الَّتِي لَمْ يُخْلِقْ مِثْلُهَا فِي الْبَلَادِ (٨) وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٩) وَفَرْعَوْنُ ذِي الْأَوْتَادِ (١٠) الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبَلَادِ (١١) فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ (١٢) فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ (١٣) إِنَّ رَبَّكَ لِبِالْمِرْصَادِ (١٤)﴾ (٢).

إن هذه المدنيات البائدة قامت على علم له ب حاجات الناس يومئذ وفاء ، ولقد أغتروا بهذا العلم وحسبوا أنهم يسبق بهم ولو أثقلهم الهوى ، وهيهات ، ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عِنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ...﴾ (٣). إن العلم مهما تقدم لا يعني عن الإيمان ، والإيمان الذي نحترمه هو الذي يعاني العقل وتزدان به الحياة .

(٢) غافر : ٨٣ .

(٢) الفجر : ٦ - ١٤ .

(١) الشعراة : ١٢٨ - ١٢١ .

## ٤٥. **لماذا كانت المذاهب الفقهية المعهول بها أربعة، وما ضرورتها؟**

ائمة الفقه الإسلامي المشهورون أربعة ، وقد كانوا قد يأصلوا ذلك ضعف ذلك مرة أو مرتين ،  
بيد أن الذين رسموا مكانة ذكرهم وخلد ذكرهم أولئك الأربعة ، الكبار أبو حنيفة ومالك  
والشافعى وأبن حنبل !

أكان ذلك لمصادفات عارضة؟ أم تم وفق سنة البقاء للأصلح؟ لا تعنى الإجابة وإنما  
يعنى القول بأن أولئك الرجال الأربعة كانوا قممًا في التقوى والمعروفة ، والنصحة للأمة ،  
وإقصاء مشاعر الرغبة والرهبة مع كل حاكم مهما امتدت دولته وعظمت سلطنته ..

والخلاف الفقهي أول أمره كان علامه صحة ، ولا ضير من بقائه إلى آخر الدهر  
مادام لا يعلو حدوده! وحدوده هي دائرة الأعمال الفرعية .

أما أركان الدين ومعالم الإيمان ، ودعائم الأخلاق ، ومعاقد الشريعة ، فهى موضع  
اتفاق بين خاصة المسلمين وعمتهم ..

والذى ضخم الخلاف الفقهي ، وشغل الناس به على نحو مستهجن أمران :  
أولهما : جهل الغوغاء ، وفرح الواحد منهم بحكم عرفه ، ومغالاته به كما يقول  
الناس فى مصر : «الكعكة فى يد اليتيم عجب» ؛ ولذلك ترى هؤلاء يقدمون فقه  
المضمضة والاستنشاق على رعاية العهود والأمانات! وهذا ضلال مبين .

والامر الثاني : طول أجل الفساد السياسى فى تاريخنا ، فقد أخرس الألسنة عن الكلام  
فى الفقه الإداري والدستورى والدولى ، وضيمانات الشورى والمال العام ، وأغرى أهل البطالة  
بالثرثرة المملة فيما وراء ذلك حتى جعل جماهير تهافت لقضية «وضع اليدين» فى أثناء  
الصلاة ولا تتحرك بقوة لضرب الاستعمار المغير ، ومحو الأسباب التى جلبته ..

ولو تعاون المسلمون على تنفيذ ما اتفقا عليه - وهو لب الدين وجمهور تعاليمه -  
لكان الخلاف فيما وراءه شيئاً لطيفاً وطريفاً ، ومصدر تراحم لا خدام .

والأئمة الأربعة كما أسلفنا القول رجال كبار ، لكنهم ليسوا معصومين ، ولا  
فرض أحدهم نفسه على الأمة ، ولا كلفنا شرعاً باتباع واحد بعينه منهم .

ولأننا نحترمهم ؛ لقول رسول الله ﷺ : «لَيْسَ مِنَ الْمُنَمِّنِ لَمْ يُوْقَرْ كَبِيرًا وَيَرْحَمْ صَفِيرًا وَيَعْرَفْ لِعَالَمِ الْمُحَاجِهِ» .

وأحب أن أعرض نماذج متناشرة للخلاف الفقهى تومئ إلى طبيعته وعلته ، أما التأصيل العلمى لأسباب الخلاف فقد شرح فى أماكن أخرى .

هل القاذف الكذاب نقبل شهادته بعدما تتم توبته؟ . . . من الأئمة من يرفض شهادته أبداً وإن تاب ، ومنهم من يقبلها بعد توبته .

وأصل المسألة تفسير قوله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةَ شَهَدَاءَ فَاجْلُدوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدًا وَلَا تَقْبِلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ (٤) ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا﴾ (١) .

قال البعض الاستثناء وقع من الوصف بالفسق ، وبقى الحرمان من الشهادة على التأييد . وقال آخرون : بل الاستثناء يلحق الجملتين معاً ، وتقبل شهادته ليكن هذا أو ذاك ، فلا حجر على فهم !

والتأييون من جريمة قطع الطريق ، إذا استسلموا قبل إلقاء القبض عليهم ، تقبل توبتهم وتسقط عقوبهم لقوله تعالى : ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (٢) فهل يسقط الحد عمن ارتكب جريمة السرقة ، أو الزنى ؟ إذا تاب ؟

من الفقهاء من أعمل القياس ، واستشهد بالسنة ، وأوقف الحد ، جاء عن أنس بن مالك : كنت عند النبي ﷺ فجاءه رجل فقال : يا رسول الله ، إنني أصبت حدا فأقمه علىـ . قال : ولم يسأل عنه . فحضرت الصلاة ، فصلى مع النبي ﷺ ، فلما قضى النبي الصلاة قام إليه الرجل ، فقال : يا رسول الله ، إنني أصبت حدا فأقم فيـ كتاب الله !! قال : «أليس قد صليت معنا؟» قال: بلى ! قال: فإن الله عز وجل قد غفر لك ذنبك !

وهناك فقهاء آخرون يرون ضرورة إقامة الحد رافضين القياس ومؤوّلين الحديث الوارد . . لكلّ رأيه ولا تشريب على أحد . !

(١) النور : ٤ ، ٥ . (٢) المائدة : ٣٤ .



وفي فقه الأسرة نقرأ شريعة الخلع! ولا أدرى لماذا أهملت؟ ولماذا كان القضاء يأمر رجال الشرطة باقتياد الزوجة الكارهة إلى بيت زوجها لتسليمها جسدها!

وهل الخلع طلاق أو فسخ لعقد الزوجية؟ خلاف بين الفقهاء ، وظاهر القرآن أن الخلع فسخ؛ لأن الله سبحانه يقول : ﴿الطلاقُ مَرْتَان﴾<sup>(١)</sup> ثم يقول : ﴿فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٍ بِإِحْسَانٍ﴾<sup>(٢)</sup> وفسر التسريح بعد ذلك بقوله : ﴿... فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدِ حَتَّى تَنكِحْ زَوْجًا غَيْرَهُ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقد توسط الخلع أحکام الطلاق بقوله سبحانه : ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

فالظاهر أن رد المهر الذى قبضته عود فى العقد! ويحكم القضاء بالفسخ.

ويرى آخرون أن الخلع طلاق بائن للحديث الوارد للإشهاد عليه ، والحق أنى حائر في ذلك مع قوله تعالى : ﴿فَأَمْسَكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارَقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهَدُوا ذَوِي عَدْلٍ مِّنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾<sup>(٥)</sup>.  
كيف يكون الإشهاد نافلة مع هذه التوكيدات؟ ويفلغ على ظنى أن التقاليد التي ضامت المرأة من قديم لها دخل كبير فى هذا الاضطراب.

إن التحقيق العلمى يوجب احترام شريعة الخلع التى أهملت ، كما يوجب ضرورة الإشهاد على الطلاق .

ونترك فقه الأسرة إلى طرف من فقه العبادات ، إننى قضيت ردحا من الزمان أعمل فى المساجد ، ورأيت مظاهر الخلاف بين الأئمة الأربعـة : هذا يقنت فى الفجر وذاك يصمت! هذا يصلى نافلة قبل المغرب وذاك يأبى! هذا يحيى المسجد فى أثناء الخطبة وذاك يجلس! هذا يقرأ فاتحة الكتاب وراء الإمام وهذا ينصت! هذا يقبض يديه إلى سرتـه ، وهذا يقبضهما إلى صدرـه ، وهذا يسلـلـهما إلى جنبـيه!

قال لي صديق : أيسرك هذا التفاوت؟ قلت : كنت أوثر وحدة الصورة ، لكنى أدع الوضع كما ترى ؛ لأن عنـايـتـى بـالمـوضـوعـ أـكـثـرـ منـ عـنـايـتـى بـالـشـكـلـ ،ـ الأنـ هـنـاكـ وجـهـاتـ نـظـرـ فـقـهـيـةـ محـتـرـمـةـ وـرـاءـ هـذـاـ التـفـاوـتـ ،ـ أـكـرـهـ الـاصـطـدامـ بـهـاـ ...ـ !ـ

(١) ، (٢) البقرة: ٢٢٩ . (٣) البقرة: ٢٣٠ . (٤) الطلاق: ٢ . (٥) الطلاق: ٢٢٩ .

المشكلة ليست في هذا الخلاف الفقهي ، إنها فيما وراءه من غلو وتعصب ، فالذى يمنع القنوت فى الفجر وبعض جماعة القانتين يظن أنه استنقذ القدس من براثن اليهود! ومنع بدعة تقود إلى النار!

المشكلة في الصحاة الفكرية والضغائن النفسية التي تغلف أولئك الناس ، وهى آفات تفسد الطاعات ولا أحسب أن صلاة تقبل معها !

إن هؤلاء المتعصبين يعيشون داخل حجب سميك ، كما يعيش الكتكتوت داخل قشر البيضة قبل الفقس لا يرى أرضه ولا سماءه إلا هذه الدائرة الضيقة ... والدين بداعه غير هذا ، الدين لا خلاف في عناصره قلب خاشع وفكر فاضل ، وأمانات مرعية في تقلب المرء على ظهر الأرض منذ رشد إلى أن يلقى ربه !

ليختلف المسلمون في الفروع العملية وراء أئمة أربعة أو ثمانية ، فالخطورة لا تنشأ من الخلاف الفرعى ، إنما تنشأ من فساد الأفئدة والألباب .. !

على أن الخلاف يجسم ، ويختار رأى واحد حتماً عندما يتعلق الأمر بالدولة وشئونها الإدارية ، وقوانينها الحاكمة في الدماء والأموال والأعراض !

لنفرض أن فقيها يرى أن طلاق البدعة يقع ، وفقيها آخر يرى أن طلاق البدعة لغو ، فهل تقف أجهزة الدولة في انتظار غلبة أحد الاجتهادين؟ إنها لن تدور أبداً والحالة هذه!

إثبات الطلاق لا بد من تدوينه في سجلات ومن رعايته في النسب والتوارث! ومن حق الدولة أن تخutar مذهبها فقهياً لتدير الأمور على أساسه ، وتحفظ الحقوق وفق نصوصه ..

هل المخدرات خمر يعاقب على تناولها أم لا؟ من حق الدولة أن تخutar مذهبها فقهياً تجرم به تناول المسكرات والمخدرات جميعاً ، وتهمل المذهب الأخرى .

ويطرد الأمر بالنسبة إلى قضايا القتل مع اختلاف الدين ، ومع الملابسات الأخرى .

ويمكن أن يتغير القانون ، وأن ترك الحكومة مذهبها وتؤثر عليه آخر ، وذلك وفق نشاط الاجتهد الفقهي وزون الناس لمصالحهم المتتجددة ، وذاك ما نشرحه في فصل آخر إن شاء الله .

## ٤٤. ما ملئ حرية الفكر في الإسلام، وكيف نوفق بينه وبين قتل المرتد؟

هناك فرق بين حرية القول وحرية الشتم! وحرية العمل وحرية الإيذاء! أنا أقول ما أشاء وأفعل ما أشاء ، ولكن تقف مشيئتي عندما تبدأ حرية غيري وحقوقه .. وقد اقتنعت بأن كمال الإنسانية وارتقاءها منوطان بوفرة الحريات الصحيحة ، واستطاعة كل إنسان أن يتمتع بها دون مشاكل أو افتياض ..

وقد قلنا في فصل مضى : إن حرية المرأة هي الوجه الآخر لعبودية الله وحده ، فالمؤمن حقاً رجل تختفي من حياته رهبة الطواغيت ، ويقول ويعمل غير مكترث إلا برضاء الله وحده .. حرية الفكر هي المهد الأول ، أو المهد الأوحد لمعرفة الله ، واستكشاف عظمته ، وتقرير حقوقه ، وإدراك هدایاته ..

عندما أسرح بعيني في الزروع والشمار استجابة لأمر الله ، ﴿ انظروا إلى ثمرة إذا أثمر وينعم ﴾<sup>(١)</sup> فأنا أسبح الله وأحمده وإن لم يتحرك لسانى بكلمة ! قد يكون هذا التسبيح الصامت معادلاً لركعتين من النوافل ، وربما نما وأضحى معادلاً لركعتين من الفرائض ! ، وذلك حسب قيمة هذا الفكر . قد يكون تحية إعزاز لمن أبرز الحياة من الموات ، وأخرج ألواناً وطعموا شتى من أرض داكنة هادمة !

وقد يكون - إلى جانب ذلك - عناء بالحصائل الناتجة ، وتكثيراً لها ، ودفعاً للآفات عنها ، ونفعاً لعباد الله بها ودراسة ذكية للتربة ، وطبيعة العمل فيها وإمكانيات الإفادة منها .. !

المهم في الجو الديني الصحيح ألا أثقل العقل بما يؤوده عن الفكر المشر ، أو هذا التسبيح الصامت ..

<sup>(١)</sup> الأنعام : ٩٩ .



والتدین المخترع والفاسد شديد المهارة في صرف المؤمنين عن العمل العقلی  
والقلبی ، وتعليقهم بأشکال ورسوم وأوراد ما أنزل الله بها من سلطان .

مع أن هذه الأعمال ركن في الإيمان ، وغيرها إما بدع ، وإما نوافل لا تقبل إلا  
بعد اكتمال الفروض !

ليس هذا استطراداً ، وإنما هو بيان لقيمة الحرية الفكرية التي اطردت الآيات في القرآن  
الكريم لتقريرها وتقدیرها . . . ولكننا للأسف لم نحسن فهمها ولا البناء عليها ..

وقد ظفر أسلافنا بأنصبة كبيرة من تلك الحرية الغالية كانت وراء تفوقهم  
الحضاري وسيادتهم العالم زمانا طويلا ..

ورأى أن هذه الحرية خرجت على نفسها أو تحولت إلى فوضى خلقية في بعض  
الميادين ، فليس من حرية الفكر أن ينشد أبو نواس خمرياته ويفرض شذوذه على  
الأدب العربي ..

وليس من حرية الفكر أن يشغل العقل الإسلامي بالبحث في ذات الله -  
متاثرا بالفلسفة الإغريقية - ويترك البحث في المادة وخصائصها ، وعندى أن الجانب  
الطبيعي في ثقافة ابن سينا أعلم وأضاؤ من الجانب الفلسفى ! وأن الحرية الفكرية عندنا  
انكمشت حيث يجب أن تمتد ، وامتدت حيث يجب أن تنكمش ، على أنها  
اعتنلت في العهود المتأخرة ، وكادت تموت ، وذلك تبعا لاضمحلال الحرية السياسية  
في حياتنا العامة ، وغلبة الحكم الفردي .

والحريات كالفضائل يقوى بعضها بعضا وينميء ، ومع ما أصاب الحريات إجمالا  
من علل ، فإن الحرية الدينية بقيت قوية وعاشت في ظلالها طائف اليهود والنصارى  
والباطنية دون حرج ، وما أحسب دارا أخرى غير دار الإسلام ، يقع فيها هذا التسامح !  
لقد كانت الحرية الدينية أعصى الحريات على النقض ، كان عرب اليمن  
يتقاتلون ويرخص بعضهم دم بعض ، وكان يهود اليمن مرعبي الزمام مصونى  
الحقوق ! وبقوا وافرين حتى التحقوا بإسرائيل !

ومن الطرائف التي يحكىها الأدباء أن الخوارج اعترضوا نفرًا من الناس ، وأحبوا  
أن يتعرفوا هويتهم ، وكان فيهم أبو حنيفة ، فأسرع يجيب الخوارج : نحن مشركون

مستجرون! فلما تركهم الخوارج يمضون لشأنهم قال الإمام الفقيه : إن القرآن يقول : ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلَغْهُ مَا مَنَهُ﴾<sup>(1)</sup>  
فأسمعونا كلام الله وأبلغونا مأمننا . !! وفعل الخوارج ذلك ، ونجا أبو حنيفة ومن معه من الفتاك !

والقصة تستدعي التأمل! ولئن كانت مشاريبية عند البعض ، إن التاريخ الإسلامي يصدق دلالتها ، ويكشف عن العلة في بقاء الطوائف الكافرة بالإسلام وسط بحر مائج من الأمم الإسلامية ، مما لا نظير له في القارات كلها . . . !

ونتساءل بعد ذلك الاستعراض : هل من حرية الفكر أن يسلم رجل ليتزوج امرأة مسلمة ، فإذا نال مبتغاها منها وتحولت عاطفته عنها رجع إلى دينه الأول . . . ؟  
أو من حرية الفكر أن يتصل شخص بأعداء أمته ، وينقل إليهم أسرارها ، ويتأمر بهم على مستقبلها؟

إنه لابد من التفريق بين العبث بالأديان أو خيانة الأوطان وبين حرية الفكر !  
فالمسافة شاسعة بين المعنيين !

وقد ذكرنا في موضع آخر كيف أراد اليهود استغلال هذه الحرية المتاحة لضرب الإسلام وصرف الناس عنه ﴿وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمَنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَأَكْفَرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾<sup>(2)</sup> ! فهل ترضى جماعة تحترم دينها أن يقع هذا العبث أو ينجح هذا التلاعب؟

إننا نريد أن نشرح حقيقة الارتداد ، وسر الموقف الحاسم منه . . .

المعروف أن الإسلام عقيدة وشريعة ، أو بتعبير عصرنا دين ودولة ، والدولة التي تقيمها الجماعة المؤمنة مكلفة بما تكلف به الدول في أرجاء الأرض ، فهـى تنشر الأمان وتحميـه وفق شرائعها الموحـى بها من الله تبارـك وتعـالـى . . .

وهي تدفعـ المـغـيرـينـ وـتـرـدـ المـعـتـدـينـ مـسـتـشـيرـةـ الـهـمـمـ بـبـوـاعـثـ الـيـقـيـنـ وـحـبـ الـاستـشـاهـادـ وـسـائـرـ خـصـائـصـهاـ الـذـاتـيـةـ الـأـخـرىـ . . .

. (2) آل عمران: ٧٢ .

. (1) التوبـةـ : ٦ .

والسؤال الذى نورده : هل يطلب من هذه الدولة أن توهى خطوط الدفاع فى الداخل والخارج ، وأن تدع من شاء حرا فى نشر الفتنة وتمزيق الصف ومساعدة العدو وخذلان الصديق؟ أم لها أن تضرب على أيدي الخونة حتى يبقى كيانها سليما ؟

إذا كانت الدولة الشيوعية تقيم التعليم العام على الإلحاد ، وتنهى أو تغتال من يريدون بناءه على الإيمان ، فهل الدولة الإسلامية وحدها هي التي تطالب باحترام الإلحاد ، والإسراع في إجابة مطالبه باسم الحرية؟ أى يتماسك لها بعد ذلك كيان؟

قد ينحرف امرؤ فيشرب خمراً أو حشيشاً ، هذه معصية نرجو لصاحبها المتاب ثم تؤديه بما رسم الإسلام! هل يستوى هذا المسىء مع رجل يدعوه إلى ترك تجارة الحشيش حرفة ، وإلى فتح الحانات دون عائق ؟

قد ي الواقع امرؤ منكرا في بيته ، من وراء جدار! هل يستوى هذا مع آخر يجاهر بإباحة البغاء ، وترك الغرائز تتنفس كيف تشاء ، ويرى أن الشذوذ لا حرج فيه ، وعلى المجتمع الاعتراف بعقد بين شخصين من جنس واحد؟

قد يتکاسل امرؤ عن الصلاة ، فهل التارك المتهاون يستوى مع آخر يهاجم فرائض الصلاة والصيام ، ويقول : إنها تعطل الإنتاج؟

إن الارتداد نقض متعمد متبعج للأسس التي يقوم عليها المجتمع ، وللدين الدستور الذي تقوم عليه الدولة ، والزعم بأن هذا المسلك سائع زعم سخيف .

وتزداد خطورة الردة على كيان الدولة إذا علمنا أن الغزو الثقافي ظهير وتمهيد للغزو العسكري! وأن أعداء الإسلام يرون محو شخصيته في الداخل بفنون من الحيل ، وأن الاستسلام لذلك هو استسلام للذبح ..

نحن نرفض كل عائق أمام حرية الفكر ، ونضع كل عائق أمام حرية الهدم ، أى أمام تقويض الإسلام شريعة وعقيدة .. .

وعندما ننظر إلى تاريخنا الإسلامي الطويل نجد أن قتال المرتدين إلى آخر رقم تم دفاعاً عن الدين والدولة معا ، وما سمعنا ب الرجل قتل مرتدا ؛ لأنه ترك الصلاة مثلا .. بل على العكس رأينا أبا نواس يرفض من يلومه في شرب الخمر ، ويقول في وقاره :

دع عنك لومي فيان اللوم إغراء

وداونى بالتي كانت هى الـداء !!



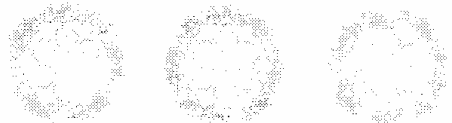
فهل قتل أبو نواس ، أو غيره بتهمة الردة؟

واضطر صلاح الدين الأيوبي إلى قتل صوفي يدعى إلى مبدأ وحدة الوجود! وذلك ، لأن عصابات الباطنية التي اعتقدت المبدأ ، تعاونت مع الصليبيين المهاجمين على ضرب الدولة ، وكانت حصون الحشاشين شوكة في ظهور المجاهدين الذين يقاومون الغزو الأوروبي للميت!

فلم يجد القائد الإسلامي بُدًّا من تطهير الجبهة الداخلية ، وإزاحة كل من يعرض مستقبل الإسلام للضياع ، في حرب حياة أو موت ...  
إلا فإن كتب كثير من رجال التصوف ملأى بفكرة الوحدة ، وقد ترك للعلماء أن يناقشوها بالبرهان وحده !

وقد لاحظت أن كثيرا من أهل الشغف بتكفير مخالفיהם ، يتخيرون من آراء الفقهاء ما يحلو لهم ، وبهيلون التراب على غيره ، فلما ثار كلام في عقاب تارك الصلاة كسلاً ، لم يذكروا إلا أنه يقتل حدا أو مرتدًا ، ومعلوم من الفقه الحنفي الذي حكم الدولة الإسلامية قرونًا طويلة ، أنه لا يقتل لا حدا ولا مرتدًا ، بل يؤخذ بأساليب أخرى إذا جحد الحكم المعلوم من الدين بالضرورة ..

إن الارتداد - كما شرحتنا - خروج على دولة الإسلام بغية النيل منها ومنه ، والإتيان عليها وعليه ، ومقاتلة المرتدين - والحالة هذه - دين ... .



## ٤٧. ما الاجتهاد؟ وهل هناك ضرورة لفتح بابه؟ وماذا؟

يعلم المسلمون أن دينهم باق ما بقيت السموات والأرض ، وأن به تبيان كل شيء يحتاج الناس إليه! أى إن كتاب الله وسنة رسوله هما النور المبدد لكل ظلمة ، الكاشف لكل حيرة ، وهما الدواء الشافى من كل علة والسد لكل خلة ..

والاجتهاد هو بذل الجهد فى استخراج الحكم الشرعى من هذه الأصول ، وفى ضبط مسيرة المجتمع بها ، وهو عمل لا يقدر عليه بداهة كل إنسان ، بل لا بد من أهلية علمية عالية له .

فالقرآن الكريم هو خلاصة الوحي الإلهى من أزل الدنيا إلى أيدها ، صيغ فى أسلوب يعجز الإنسان والجبن ، والسنة المطهرة هى توجيهات إنسان ملهم استدرج النبوات الأولى كلها بين جنبيه ، وشرع يصوغ العالم كله باسم الله فى قالب جديد ، وقد أدرك أولو الألباب أن التغيير الذى أحدثه برسالته الخاتمة كان حاسماً فى سير الفكر والضمير ، وأنه فتح صفحة جديدة فى تاريخ الحياة الإنسانية ..

ومن ثم فإن فقه الكتاب والسنة لا يرشح له إلا أهل النباهة والتقوى!

وفقهاء الإسلام يرون أن مصدر التشريع - كما يقول الشيخ الكبير محمود شلتوت - «هو القرآن الكريم نصه ومحتمله ، ثم السنة وهى أقوال الرسول وأفعاله وتقريراته ، بشرط صحة النقل ، ثم الرأى العلمى المستمد من النظر فى الكتاب والسنة وإلحاق ما لم ينص على حكمه بما جاء فيه نص» .

ويعني بذلك القياس ، ثم فى تطبيق القواعد العامة المفهومة من النصوص والقضايا الخاصة .

وهذه القواعد مثل «الأصل فى الأشياء الإباحة» «منع الضرر» «رفع الحرج» «سد ذرائع الفساد» «الضرورات تبيح المحظورات» «ارتكاب أخف الضررين» «دفع

المفسدة مقدم على جلب المصلحة» «تحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام» «ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب» «ما أدى إلى الحرام فهو حرام» «ما قارب الشيء يعطي حكمه» ... إلخ.

وهناك بعد ذلك ما يسمى بالمصالح المرسلة ، وهو نهج فقهي غايتها حماية النفس والمال والعرض والعقل والدين ..

والواقع أن الفقيه في الكتاب والسنة ، الذي يعيش في جوهما يقدر على استبانة مبادئ تنطلق الحياة منها ، ورسم مسار تشريعى يضمن الرشد والخير للناس كافة ، كما يستطيع أن يواجه القضايا المتتجدة بأحكام إسلامية سديدة ..

والفقه الإسلامي الذى ورثناه مع مطالع القرن الخامس عشر للهجرة يعد أغنى فقه فى العالم ، والمهد الذى يتحرك فوقه لا نظير له فى دنيا الناس .

قال الفقيه الكبير الشيخ محمود شلتوت : «استقبل أصحاب رسول الله بعد موته حياة أوسع ، إذ عرضت لهم شئون احتاجوا إلى تعرف أحكامها ، فكانوا يرجعون إلى القرآن ، فإن لم يجدوا فيه ما يدل على حكمها بحثوا عنه فيما يحفظه العدول الثقات من بيان الرسول واجتهاده . فإن لم يجدوا الحكم نظروا وبحثوا مستلهمين روح الشريعة ، وما عرفوه من هدفها ، وما ترشد إليه قواعدها العامة التي أصبحت لها مكانة النصوص البينة» .

وكان الشأن العام في عهد أبي بكر وعمر التحرى الشديد فيما يروى عن النبي ﷺ ، والنزوع في الشئون العامة إلى استشارة كبار الصحابة المقيمين معهم في دار الخلافة! والمعروفين بدقة الرأي ، وعمق النظر ، في إدراك المصالح ، وحسن الفهم لروح الشريعة ، وجودة التطبيق على القواعد العامة .

وكانوا إذا أجمعوا على رأي ، وجب تنفيذه .. وبذلك كانأخذ الرأى بطريق الشورى مصدراً جديداً ظهر العمل به بعد وفاة الرسول فيما لا نص فيه من كتاب أو سنة ، أو فيما فيه نص محتمل .

وترجع حتمية الرأى في التشريع إلى أمور :

أولاً : تقرير القرآن مبدأ الشورى ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُم﴾<sup>(1)</sup>.

(1) الشورى : ٢٨ .

ثانياً : أمر القرآن الكريم برد المتنازع فيه إلى أولى الأمر وهم الذين أوتوا الفهم والحكمة وطرق الاستنباط ﴿وَلَوْ رُدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعِلمَهُ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ﴾<sup>(١)</sup> .

ثالثاً : ثبوت إقرار النبي ﷺ لأصحابه الذين كان يبعثهم إلى الأقاليم النائية على الاجتهاد والأخذ بالرأي فيما لم يجدوا حكمه في الكتاب أو السنة .

وظاهر من مطالعة تاريخنا الثقافي أن الاجتهاد التشريعي بدأ رسمياً جماعياً ، ذلك أن رئيس الدولة كان يختار من أهل الدرية والفقه ، وكان بقدره العلمية يجمع حوله أمثاله في النظر والاستنباط ، فإذا انتهوا إلى حكم عملت به الدولة والأمة جميعاً ..

والدول العظمى الآن تقوم على هذا الاجتهاد الجماعي في دعم مبادئها ومصالحها ، ويغلب أن يقودها أكفاء بنيها ، وأن يعاونه في المشكلات المتعددة مجلس شورى ذكي نزيه حافل بشتى الكفايات .

مع ملاحظة أن الاجتهاد عندنا رحب الدائرة ، يشمل العبادات والمعاملات والشئون الشخصية والدولية ، وقد رأينا عمر يجتهد في تحديد نفقة المطلقة ثلاثة وسكنها ، كما يجتهد في أنصبة المجاهدين من غنائم الأرض المفتوحة !

ووددت لو بقى الاجتهاد رسمياً جماعياً كما بدأ! إذن لوقى المسلمين اختلافاً كثيراً ، لكن سيطرة الأسر الكبيرة على منصب الخلافة مكن رجالاً جهله من الظفر به ، والرؤساء القاصرون ، لا فقه لهم في كتاب أو سنة ، ولا علاقة لهم بشورى أو استنباط ..

وإنه لمن الحزن أن يقود العباءقة شتى الملل والنحل ، وأن يقود المهازيل أمة الرسالة الخامنة!

وليست الأمة عقيمة ، بل إن أهل الذكر فيها كثر ، وقد تحركت الشعوب لما وقفت الحكومات ، وببدأ الاجتهاد الفقهي يزدهر ، ورجاله يلمعون ، ولكنه كان نشاط أفراد عظام أسسوا مدارسهم العلمية بقوة وتحمّل الأتباع حولهم بحماس .

(١) النساء : ٨٣ .

ومع أن الأئمة الفقهاء كانت بينهم وبين رجال السلطة وحشة ، وأكثراهم مسه الضر ، إلا أنهم نجحوا في نشر علومهم وتنمية مدارسهم ، حتى ملأت أرجاء العالم الإسلامي .

ولم تخل عاصمة إسلامية قدّيماً من فقيه كبير ، وإمام مرموق ، على أن الفقهاء الأربع المتبوعين كانوا أسعد حظاً فرزقاً من حفظ اجتهادهم وضبط تراثهم ، واستنقذه من الضياع ، وفقه أولئك الأربع على عظمته يمثل الاجتهد الفردي ، ويحمل خصائصه ، وما يعنيه فقط عن الاجتهد الجماعي الذي تلتزم الحكومة والجماهير بشماره !

ولا ريب أن اجتهد محفل من العلماء أدنى إلى الصواب والنفع من اجتهد إمام فرد . والأربعة المشهورون يتتفقون على استقاء الأحكام من الكتاب والسنة والإجماع ، إلا أن الأحناف يرجحون ظواهر القرآن وعموماته على أخبار الأحاداد ، وربما ردوا الحديث بالقياس الجلى ، وهم بهذا المسار وغيره طليعة فقهاء الرأى !

وilyهم المالكيون الذين اعتمدوا في كثير من القضايا على بيئة الوحي ، وتقاليد أهل المدينة ، ويرونهم أعرف الناس بالسنة الثابتة ، وقد جعلهم هذا الفهم يردون أخبار أحد أكثر مما رد الأحناف !

أما الحنابلة ومعهم الشافعية ، فارتبطتهم بأخبار الأحاداد أقوى ، وهم يردون بها القياس ... ولكل إمام منهج في الفهم والاستنباط وتقرير الأحكام عرف به ، وقلده فيه آخرون .

ويظهر أن انفتاح باب الاجتهد الفردي أغري كثيرين باستقلال النظر وتقرير الأحكام حتى تحولت الحرية الفقهية إلى فوضى ، فتداعى أولو الغيرة لوقف هذا التيار ، ودون أن ينعقد مجمع أو يتتفق مؤتمر تراجع الناس رويداً رويداً إلى فقه الأربع المشهورين وأهمل غيرهم .

وقد كنت أول الأمر ناقماً على إغلاق باب الاجتهد ، ولكن لما انكسر الباب وتحدى في الإسلام من يعقل ومن لا يعقل ، بل كان صوت المرتزقة أعلى من صوت المخلصين ! عذرنا الذين أغلقوا الباب ، وأطفئوا الفتنة .

أيعنى ذلك أنى لا أريد فتح هذا الباب؟ كلا !  
إن الاجتهاد التشريعى ، خصوصاً فيما يمس المعاملات الداخلية والخارجية  
ضرورة دينية واجتماعية !

والذى أدعو إليه أن تقوم مجتمع كبيرة ، من علماء راسخين ، لا يخالفون فى الله  
لومة لائم ، يحيون الاجتهد الجماعى القديم ، ويقومون بعملين مهمين ..

الأول : إنعاش أو إحياء الفقه الدولى لتحديد أوضاعنا العالمية ، وإعادة النظر فى  
أنظمة الحكم الداخلية لإنقاذ المسلمين من مساوى الحكم الفردى ، ومظالم  
المستبددين ، وإنشاء شرائع إدارية تضبط شئون العمال وتوزيع الأموال ، وتصون  
الحقوق الخاصة وال العامة ..

إننا متخلفون بضعة قرون فى هذا المجال ، ولا يجوز ترك الإسلام يفترسه هذا  
الموت الأدبى !

أما العمل الثانى : فهو مراجعة المذاهب الفقهية السائدة ، وغربلة أحكامها ، فمن  
الغرور القول بأن مذهبًا ما انفرد بالصواب كله ، ومذهبًا آخر يغلب عليه التخلط ..

إن المذاهب المشهورة وغيرها تحتوى على تراث نفيس من الأفكار وجهد عقلى  
ونقلى قد يقصر أغلبنا عن بلوغ مستوىه ، بيد أن القول المشهور شيء والتحقيق  
العلمى شيء آخر ..

وقد نبهت فى مكان آخر إلى أن ابن تيمية رد فقه الأربعـة فى إيقاع الطلاق  
البدعى ، والحق معه عند التأمل ، وأن ابن حزم هدى إلى أحكام فقهية أولى بالحياة  
من غيرها ..

ووجوه مجمع فقهى إسلامى عالمى ، يجتهد فيما جد من قضايا ، وفيما عانينا  
من فرقـة وضعـف أمر لا بد منه ...

## ٤٨، مَاذا عن تجديد الفكر الديني في الإسلام؟

جرت على الألسنة كلمة تجديد الإسلام ، وظن البعض أن المقصود منها ترقيع ثوب لحقه البلى أو تحريك آلة أدركها العطب! وقد يتطلب ذلك إهمال شعبية من شعب الإيمان ، أو التجاوز عن حد من حدود الله ، أو إرخاص الماضي غروراً بالحاضر ، وتمشيا مع المدنية الحديثة . . . !

وهذا كله لا يخطر ببال مسلم ، ولا يفكر فيه إلا لصيق بديننا لا يدرى عنه شيئاً . . .  
إن التجديد المنشود حماية الأصل مما عراه وتنقيته مما شابه وعكر رونقه ، إنه غسل الثوب حتى يزول عنه القدى ، أو إزالة الغبار عن صورة غطى الإهمال ملامحها . . .

قلت في أول كتاب الفقه من نحو أربعين عاماً « . . . إن حقائق الدين من منابعه الفريدة ما إن أخذت تسير في مجراتها من هذه الحياة حتى علق بها من رواسب البيئات ، ومخلفات القرون ، وجهالات العامة ، وشهوات الخاصة ، ونزوات الحكام ما ذهب بالكثير من نقاها وصفائها ، حتى لتشبه ماء النيل في مجراه الأدنى ، لا يصلح للشراب إلا بعد مجهوذات متعاقبة من التنقية والتصفية ترده سماوياً كما كان! »

هل إمداد الناس بـمليـاه النـقـيـة يـضـيفـ شـيـئـاً إـلـى جـوـهـرـها الأـصـلـى؟ لا ، الأـمـل كـلـهـ أنـ يـعـودـ المـاءـ كـمـاـ نـزـلـ مـنـ السـمـاءـ! وأـمـلـنـاـ فـيـ تـجـدـيدـ إـلـاسـلـامـ قـرـيبـ مـنـ عـمـلـنـاـ فـيـ

تنقية مياه الشرب . . .

وقد نبه رسول الله ﷺ إلى جلال هذا العمل عندما قال : «يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتقام المبطلين، وتأويل الجاهلين» !!  
والكلمات الثلاث فيها من إعجاز النبوة المحمدية ما يبهر ويسحر! قدّيماً رأينا عباداً غلاة يكرهون الحياة ، ويقررون عدم الزواج ، وصوم الأبد ، وقيام الليل وهجر النوم ، ثم رأينا كيف تعلموا الاعتدال ، وترك الغلو ..

وقدّيماً رأينا من يضع الحديث في فضائل السور فإذا قيل له : كيف تفعل هذا والرسول يقول : «من كذب على مُتَعَمِّدًا فليتبوا مقعده من النار»؟ فيقول : كذبت له ولم أكذب عليه !!

هذا لون مفضوح من انتحال المبطلين ، ومثله كل ابتداع في الدين ، وخلق لتقالييد رديئة كبلت الأمة وأقعدتها في عالم يجري كالريح المرسلة أما تأويلات الجهلة فما أكثرها في تاريخنا القريب والبعيد! وأخر ما وقع في يد كاتب مؤلف من الجزيرة العربية زعم أن به نيفا وأربعين دليلا على أن الأرض واقفة والشمس هي التي من حولها تدور ..

ونظرت في هذه الأدلة فإذا هي تفاسير خاطئة لأكثر من أربعين آية قرآنية ، مال بها الكاتب المسكين عن وجهتها ليشعر الناس بأن الإسلام والعلم الحديث خصمان لا يتفقان !

والواقع أن حركات التجديد والإصلاح تخبو أو تضيء وتكتبوا أو تغضى بقدر موقفها من هذه الآفات ، تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين .. وتأويل الجاهلين !  
وما كان تجديد الإسلام عوداً إلى الأصل النازل من السماء ، فإن المثل الأعلى والقدوة الصالحة لا يؤخذان إلا من سيرة محمد و أصحابه !

إن محمداً عليه الصلاة والسلام ، والرجال الذين جمعهم حوله ورباهم على يده هم وحدهم الذين يمثلون الإسلام الحق ، وهم أفضل القرون وأجلدراها بالاتباع ..  
وقد وقع انحراف عن خطهم ، وبدأت زاوية الانحراف تتسع أصلالعها بمر الزمان .  
إذا جاء اليوم من يريد العودة إلى القرن الماضي ، والقرن الذي سبقه ، فهو لا يزيد الأمة إلا خبلا ، ولن يصنع شيئاً أكثر من مد زاوية الانحراف ، وتوسيع الشقة بين الصراط المستقيم ومواريث العوج التي نشكو منها ، والتي انتهت بنا إلى أن صرنا في مؤخرة العالم ...

إن سوءات الحكم الفردي في مطالع القرن الخامس عشر هي سوءات الحكم الفردي خلال القرن الثالث عشر ، وقرون كثيرة قبله ..

والمنار الذي نمشي على سنه هو جو الشورى أيام الرسول ودولة الخلافة ، عندما كان الحاكم - تأسياً برسول الله - يوجل من الكبر ، ويستكين للحق ، ويستشير أهل الذكر ، ويرى أنه أجير للأمة يكبح مصلحتها ، ولا حق له في أكثر من مرتبه المفروض له ، ويشعر بالرهبة عندما يقال له : اتق الله ، ويرى أسرته بعض الرعية الذين لا حول لهم ولا طول ، ويقتصر من نفسه إذا أخطأ ، أو يترك لامناء الأمة ومشيرتها أن يقتصوا منه ، كما قال عمر بن الخطاب - وهو يؤدب كبار الموظفين - : لقد رأيت رسول الله يقتصر من نفسه !!

هذه التقاليد السلفية في فن الحكم لها نظائر في شئون المال ، والقضاء ، وشئون الأوضاع الإجتماعية ، بل لها نظائر في شئون العبادة ...

ثم شرع المسلمون يتزحزرون عنها قليلا حتى أمسوا سواد العالم الثالث ، أو حثالة البشرية التي تملأ الأرض ... !

وذلك لأنهم ذهلو كل الذهول عن سنة نبيهم وتقاليد سلفهم ، ولم يعوا من دينهم شيئاً ذا بال ..

وبديه أن ما حدث قد يضم مبادئ ويرسم اتجاهات ، وأن صور التنفيذ قد تتجدد على اختلاف الليل والنهار داخل النطاق الذي يصون المبدأ والوجهة .

فالجهاد حق ، وندب الناس إليه قد يكون بإعلان عادي ، أو بصيحة «الصلوة جامعة» ..

فهل ذلك الإعلان أو تلك الصيحة هما الآن وسيلة إعداد الجيوش وحشد المقاتلين؟ إن الوسائل تتغير ، والمبدأ ثابت .

والشوري حق ، وكان تنفيذها قد يعتمد على وسائل قليلة الكلفة ، أو على طلب الرأى من الحاضرين ، لكن الأمر الآن يتطلب أنظمة دقيقة وترتيب واسعة .. والمشغولون بتجديد الفكر الإسلامي ينبغي أن ينظروا في هدف الوسائل المطلوبة ، وأن يتخيموا منها أفضل ما يحقق الهدف ، ويزرس محسن الإسلام ولا عليهم أن يقتبسوا من هنا ومن هناك ...

قال لي أحد الناس : أليس عيباً عليك وأنت من دعاة الإسلام أن تعجب بالديمقراطية وتدعوها؟ قلت له : الحق معك! ينبغي أن أدع الكلمات الأجنبية ، وأستخدم الكلمات العربية ... !

قال : الأمر أكبر من أن يكون اعتراضاً على كلمة ، إننا نرفض تويهك بنظام !  
قلت له : إنني مسرور بحبك للإسلام ، وأؤكد لك أننى لست أقل حباً له منك!  
فاسمع ما عندي ...

عندما وقعت مجزرة «بيروت» الشهيرة ، وعندما وقعت مجازر قبلها تحركت الجماهير في عواصم كثيرة تتظاهر ضد الجزارين وتندد بجرائمهم! كان ذلك كله بعيداً عن أرض العروبة والإسلام التي لم تنتطلق فيها مظاهرة احتجاج واحدة!  
ما السبب؟ إن الناس فقدوا - أو كادوا - ملكرة الشجاعة تحت ضغط النظم الاستبدادية .

لقد علموا أنهم لو خرجوا إلى الشوارع لتعرضوا للموت! فإن الحكومات القائمة لا ت يريد تحريضهم على الخروج، إنهم لو خرجوا اليوم ضد اليهود فسيخرجون غداً ضدّها ، فلتغلق الباب ابتداء .. !

رأيت ما انتهى إليه الحكم الفردي ، وضياع الشورى الصحيحة؟

وانظر إلى حركة المال العام والخاص في دار الإسلام وبعيداً عن دار الإسلام! إن استغلال النفوذ لكتسب درهم من طريق قريب يقتل صاحبه أديباً في أقطار الأرض كلها، أما لدينا وحدهنا فإن امتلاك القناطير المقنطرة من الذهب والفضة ، والمساحات الشاسعة من أراضي الزراعة والبناء يتم بلا ضبط أو حساب ، وتسعه عشرات الأغنياء من هذا القبيل !! هل لهذا العوج الرهيب صلة بالإسلام؟ إن ديننا أول من أعلن الحرب عليه! فماذا صنعتم لاتقاء هذا البلاء؟

هناك من خوف بالله وذكر الدار الآخرة في وعظ بلية أو غير بلية ..

وهناك من سكت وأثر السلامنة! هناك من تحدث عن بدع المساجد ، وسخط زياراة النساء للمقابر! هناك من تحدث عن أن الحلف بغير الله شرك ، ونسى أن الرياء شرك! وما لا ظلمة كفر! هناك وهناك .. .

فإذا عمدنا إلى أصل الداء واستفينا من أدوية اصطنعها غيرنا لاتقاء مضاعفاته اعتبرتم طريقنا ، واتهمتم سيرتنا .. ؟

الحق أن موكب المتحدين في الإسلام مليء بالهازلين ، وهؤلاء يميتون الإسلام ولا يجددونه ..

ثم سل نفسك أيها الأخ المترصد : لو كان السلف الأولون يعتمدون في غدائهم وكسائهم ودوائهم على ما يرد إليهم من الفرس والروم أكان ينجح لهم جهاد؟ أو يقدرون على تحرير مستضعف وحماية حقيقة؟

إنهم سيموتون في أماكنهم هزا!! فإذا شرعنا نتحدث عن الموات المادي والضياع الإنساني لأمتنا ، وبدأنا تحريكها لخدم نفسها ورسالتها ، جاء صوفي أو سلفي ليطعن في كفاحنا .

إن تجديد الفكر الديني يتطلب عقلاً أنصب ، وقلباً أزكي! يتطلب بصراً بأخطاء التاريخ ومزالق الأجيال ، يتطلب علماء بالكتاب لا مجرد قراء ، وخبراء بالسنة لا مجرد رواة ، وفقهاء في الشرع لا مجرد مقلدين ، وبصراء بال التربية والتثقيف لا عبيد تقاليد سائدة ، وأصحاب دراسات عفنة .

## ٤٩. ما مكانت الفقه الإسلامي في الإسلام كله...؟

عندما أراد النبي ﷺ أن يدعو لابن عمه عبدالله بن عباس دعوة ترفع شأنه وتعلى رتبته قال : «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل» .

وثبت أن الله إذا حبا أحداً فضلاً ، وأتاه من لدنه خيراً رزقه الفقه «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين» .

وكلمة الفقه في ثقافتنا التقليدية تشبه كلمة الفكر في عصرنا الحاضر ، فإذا وصف أحد الناس بأنه مفكر فمعنى ذلك أن في ذكائه حدة ، وفي بحثه عمقاً ، وفي نظره بعضاً .

وقد تميز الفقهاء في تاريخنا العلمي بأنهم الأعرف بأسرار الدين ، ووجوه الحكمة ، وعلل الحكم ، وأهداف الشريعة ، ومن ثم ألقى الجماهير إليهم بالزمام ومشت وراءهم في أغلب شؤونها ..

ويوجد ناس صالحون قليلو الفقه ، لعلهم المعنيون بقول القائل : من أصحابي من أرجو دعوته وأرفض شهادته .. الواقع أن هناك متدينين لا تقبل فتاواهم ولا أحکامهم ، كبعض الخوارج ، وبعض الصوفية ، وبعض المحدثين ، فإنهم مع نقائص سرائرهم لم يرزقوا الحكمة ، والوعي ، ولم يحسنوا العمل بما يعلمون ؛ لأنهم حرموا الفقه !!

وال الحاجة إلى الفقهاء ماسة ؛ لأن الفقه الإسلامي تناول شؤون الحياة كلها ، فهو مع المرء في يقظته وفي فراشه ، في خلوته وجلوته ، في سفره وإقامته ، في أدق شؤون جسده ، وفي علاقته بالدولة ، بل في علاقته بشتى الملل والأجناس ..

واستيعاب الفقه لنواحي الحياة الخاصة وال العامة على هذا النحو يجعله المسئول الأول عن حاضر الأمة ومستقبلها ، ويجعل الفقهاء القادة الحقيقيين للجماهير ..

ومعلوم أن الفقه يستمد أحکامه من الكتاب العزيز ، ثم من ألف السنن التي نقلت عن صاحب الرسالة خلال ربع قرن ، ثم من القياس والاستصلاح والاستحسان والاستصحاب والقواعد المستفادة من أصول الإسلام الأولى !

والخبرة بهذا البحر المتلاطم من المعارف تحتاج إلى عبقرية فذة . . . ثم ينضم إلى ذلك ما قرره المسلمون - بإجماع - أن العلم النظري وحده لا يكفي في إعطاء قيمة أدبية لإنسان! لابد معه من تجرد لله ، وصلابة في الخلق ، ونزاهة في السلوك واستعلاء على إغراء الحكم والمال !

إن الفقه والفقهاء أسس شامخة في حضارتنا ، ولا يضير البحر أحياناً أن يحمل موجه بعض الغثاء !

ومسلمو الأن يعانون هزائم فقهية وسياسية أليمة! ومع تسلط الغزو الفكري على أقطارهم حسب البعض أن الدين صلة خاصة بالله ، وأن الصلات الإنسانية بعد ذلك موكولة إلى الفكر الإنساني العادى ، وبذلك يسقط الفقه عن مكانه ، ويتحرك الناس وفق ما يضعون من قوانين !

وهذا الكلام جهالة فاضحة بالإسلام ، بل هو ارتداد حقيقي عنه ، فإن القرآن الكريم كما تحدث عن العقائد والأخلاق تحدث عن العلاقات الاجتماعية والدولية ، ورسم للأسرة ، وللدولة جمیعاً ما شاء الله من شرائع وتحویلهات ، وسيرة محمد ﷺ لم تكن سيرة رجل يعيش في صومعة ، بل كانت سيرة عابد مجاهد يشرف على استقامة الأخلاق ، كما يشرف في الوقت نفسه على توزيع المال في المجتمع ، والإمساك بدفة الحكم ، وشئون الحرب والسلام ، أى أن صومعته كانت الدنيا كلها . . .

وموضوع الفقه الإسلامي بعد العقائد والأخلاق يتناول أعمال المكلفين دون استثناء ، ويبت فيها وفق توجيهات الكتاب والسنة ، وما يعتمد عليهما من دلائل .. ألا ما أرحب هذه الدائرة وأغناها . . .

وأرى أن اختلاف وجهات النظر بين الفقهاء يعطى الساسة والقضاة فرصاً كثيرة للتصرف في نطاق الشريعة على هدى من مبادئها ، ولنضرب مثلاً ما يقع في عصرنا هذا الذي تقارب فيه الأزمنة والأمكنة والشعوب والملل ..

يقول الشيخ محمود شلتوت : «من مسائل الخلاف أن أبي حنيفة يرى مسؤولية المسلم - وتغريمه - إذا أتلف مالاً لذمته . إذا كان هذا المال مما يحرمه الإسلام كالخمر والخنزير ، ولو كان المسلم قاصداً بإتلافه وجه الله وثواب الآخرة» .

وخالفه الشافعى في ذلك ، وقال لا مسؤولية ولا غرامة عليه إذا أتلف ما حرمه الشارع !!

ويعتمد أبو حنيفة في تقرير الضمان على المثلف بأن الإسلام أمرنا بترك أهل الكتاب وما يدينون ، وقد روى أن عمر بن الخطاب سأله عماله : ماذا تصنعن بما يمر به أهل الذمة من الخمور؟ قالوا : نعشرها !! فقال : لاتفعلوا ، وولوهم بيعها ، وخذلوا العشر من أثمانها !

قال أبو حنيفة : «لولا أنها متقومة - أي لها قيمة - وأن بيعها جائز بينهم لما أمرهم بذلك! ومن المعلوم أن التقويم أصل الضمان والمسؤولية ، أما إهدار تقويمها فإنما هو بالنسبة إلى المسلمين وحدهم» .

ومن مسائل الخلاف كذلك أن أبي حنيفة يرى الاقتصاص من المسلم إذا قتل كافرا من أهل الذمة ، ويحكم بقتله ، وينخالف في ذلك الفقهاء الآخرين . . .

وكلام الأحناف هو الذي يمكن إمضاؤه في عصرنا ، وتستطيع الدولة الإسلامية به أن تتعايش مع الأسرة الدولية ، وتستطيع من خلال هذه المعايشة أن تبلغ رسالتها وتعرف شعوب الأرض بما عندها . . .

وكل ما يتطلبه الأمر إذا اختارت الحكومة مذهب الأحناف أن يتقبل الشافعية والحنابلة الموقف بغير اكتراث ، وألا يفكر بعضهم في اللجوء إلى عصيان مسلح !!

إن ضيق الخلق والأفق يجر على المسلمين البلايا ، وما كان الفقهاء قدّيماً يرون الخلاف مثار فتنة ، بل وجدنا الشافعى يقول : «الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة» مع رفضه لكثير من آرائه !

كنت أسمع برنامجاً فقهياً في إحدى الإذاعات العربية ، فعجبت لإجابات المفتى على الأسئلة التي توجه إليه ، وقلت : هذا كلام أقرب إلى الهدم منه إلى البناء . .

سئل - عفا الله عنه - عمن أخرج زكاة رمضان نقداً؟ فقال : لا تقبل ، إلا أن تكون شعيراً أو تمراً أو شيئاً من غالب قوت البلد! ثم استطرد يصف إخراجها نقداً بأنه مخالف للسنة ، وأن رسول الله ﷺ يقول : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد...» !!

وبدا من حديث المفتى أن إعطاء الفقير مالا - ريالات أو جنيهات - بدعة . . .

وأن الأحناف بهذا المسلك أصحاب بدعة!

وقد رفضت كلام الرجل جملة وتفصيلاً ، فإن مصلحة الفقراء هي التي ترعى ، وأنحد المال أجدى عليهم وأطيب لأنفسهم ، وجمهرة المسلمين تخرج زكاة رمضان نقداً تبعاً لمذهب أبي حنيفة ، وهو أقرب إلى العقل ولا يصادم نقالا . . .

وسائل - هو أو زميل له - من طلبة إحدى المدارس عن الكتب التي بين أيديهم ، وما تحتويه من صور كثيرة؟ فأجاب بعدهما شكا عموم البلوى بأن رءوس هذه الصور تقطع! وبذلك يحل تداول هذه الكتب !

ولماذا تقطع تلك الرءوس؟ لأن المصوّر يكلف يوم القيمة بنفخ الحياة في هذه الصور ، إذا كانت تامة !

وتساءلت دهشاً : كيف تحيا صور على الورق ، أو على شاشة تلفاز ، أو على سطح مرأة ، سواء بقى الجسم برأسه أو بقى بلا رأس ؟

ظاهر أن الفتى يريد نقل حكم التماثيل إلى الرسوم المستطحة ، وهو نقل مرفوض .. والأجيال تشبّه بهذه العقلية فقد الحس الاجتماعي السليم .

ونعود إلى فقهنا الإسلامي الذي يتسع طولاً وعرضًا ليشمل كل شيء ، إنه يتحدث في شؤون العبادة من صلاة وصوم وزكاة وحج ، ويتحدث في شؤون الأسرة من زواج وطلاق وحضانة ومواريث ، ويتحدث في الشؤون التجارية من بيع وإيجار وشركات وكفالات ... إلخ ، ويتحدث في الجنح والجنایات المتعلقة بالعرض والدم والمال ، ويشرع أنواع الحدود والقصاص ، ويتحدث في الشؤون الدولية وما قد يقع من حرب ، أو يعقد من صلح أو هدنة أو أمان ... إلخ .

وهناك ميدان ندر الكلام فيه أو انعدم وهو الفقه السياسي الضابط لعلاقات الأمة بحاكمها ، وكيف يحاسب ويختار .. وميدان آخر لشئون العمل والعمال ، يؤسفني أن أكثر قوانينه ينقل الآن من الخارج لعجز فقهائنا عن تلبية مطالبه !

والذى اقترحته لخدمة الفقه الإسلامي أن تطوى مسافة الخلاف بين رجاله ، وأن يتعاونوا على سد الثغرات واستدراك ما فات ، ويواجهوا بصيرة نيرة قضايا اليوم والغد ، وأخيراً هناك موضوع جدير بالدراسة الجادة ، موضوع تقنين الفقه الإسلامي وصب أحکامه في مواد محدودة ، يتصرف القاضي على ضوئها ، وفي نطاقها ..

إن ذلك أبعد عن المجاذفات وأدنى إلى العدالة ، وما زلنا نذكر أن فوضى الإفتاء والتراضي قدّيماً هي التي انتهت بإغلاق باب الاجتهاد ، وتحميد الفقه كله ، وما تبع ذلك من ركود وتراجع ..

## ٥٠. **لماذا يجب أن يكون الفقه الإسلامي المصدر الأساسي للتشريع؟**

وظيفة القانون في أي مجتمع أن يحرس عقائده وقيمه ، وأن يحمي أفراده ، ويصون حقوقهم المادية والأدبية وفق ما استقر بينهم من مبادئ ومثل ! ..

وبديهي أن تختلف القوانين باختلاف المجتمعات التي تسودها! ففي العالم مجتمعات وثنية وملحدة ومجتمعات تنتسب إلى اليهودية أو إلى النصرانية .. ووظيفة القانون في بلد يرى الدين خرافة غير وظيفته في بلد يحترم الدين على نحو ما . . !

وفي الأقطار التي بقيت للأديان فيها قيمة إسمية قد يمنح الدين قدرًا من الحركة بقدر استكانته إلى الأنظمة الغالية وهروله من مواجهتها ، فإذا ظهرت عليه أعراض المقاومة ، لاحقه النظر الشزير ليسكن أو .. ليذهب حقه في الحياة .. !

وخلال القرنين الأخيرين سقطت مساحات هائلة من العالم الإسلامي في أيدي أعداء الإسلام ، فاستولى الاستعمار الشيوعي على أقطار رحبة في آسيا وأوروبا وإفريقيا ، كما استولى الاستعمار الغربي على أقطار أكبر وأخطر .

وشرع كلا الاستعماريين يفرض قوانينه على الأراضي التي احتلها ، ويعمل بذاته وإصرار على سلح الأمة من عقائدها وشرائعها وقسرها على قبول نظم أخرى لا تمت بصلة ما إلى كيانها الروحي والعقلاني ..

كان المسلمون كجسد انتزع قلبه ثم جيء له بقلب ثور أو ذئب ليحل محل القلب المتقطع !!

إن معنى ذلك الموت البطيء أو السريع! يكن ، فذلك هو المطلوب! في اليمن أو في التركستان ، يكلف المسلم أن يحيا وفق معتقد جديد يضع الوحي الأعلى في المتاحف ويجعل الولاء لسماسرة الفكر الأحمر ، لا لله وأنبيائه!

وينهض القانون بدور التنفيذ الصارم لمتطلبات الوضع الجديد .

وفي أغلب عواصم العالم العربي يكلف المسلم أن يضمّ أذنيه عن نداء الكتاب والسنّة ، يكفي أن يكون للإسلام وجود رمزي لا ينطوي حدوده ، أما زمام الحياة الخاصة والعامة ففي يد أخرى تمحو وتبثت كيف تشاء ..

وعلى القانون أن يلوى عنق المجتمع وتقاليده ومواريه نحو هذا الهدف الجديد ..  
نعم ، على القانون الذي وضعه الاستعمار أن يصرف البصائر والأبصار عن شرع الله وهذا حتى يعمل الزمن عمله في تقويت الإسلام كله بعد ما تشرعيه في كل ميدان !!

إن للقوانين الوضعية التي جلبها الاستعمار معه وظيفة مقررة ، وظيفة أهم من اقتياد أمّة مهزومة عسكرياً وسياسياً ، وفرض إرادة الغالب عليها! إن القوانين الوضعية هنا تشويه متعمد لوجه الأمة الإسلامية ، أو مسخ حقيقي لكيانها الروحي والعقلاني ، والهدى .. لأنّه الإتيان على الإسلام من القواعد !

وعندما نقيس المسافة بين الدين ومطالبه وبين القوانين المجلوبة وأثارها ، تبدو الشّقة بعيدة .. بعيدة! خذ مثلاً قضية الخمر - وهي نوذج للتقاليد الغربية الوافدة - أن المسلمين يراها رجساً من عمل الشيطان ، ويرأها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، ويرى شاربها ساقط المروءة واجب العقوبة ، ولكنّه ينظر إلى أرجاء المجتمع فيرى مصانعها تقام وحوانيتها تفتح وأسعارها تقدر ، وأحفالها تبرز ، وإعلاناتها تكثر وشاربها يكرمون ولا يهانون! فأى تحدٍ لإيمانه أبلغ من هذا التحدى؟

إن ولاءه لله ولأحكامه يصدق ، ومبدأ السمع والطاعة يهتز ، والانزلاق عن سائر التعاليم الدينية الأخرى يهد !!

ومن حق المسلمين في كل شبر من أرضهم أن يرفضوا القوانين الوضعية وأن يعلنوا عليها حرباً قائمة فهى الوجه الرسمي لغلبة الجاهلية على دولتهم ، وهى الأساس الموضوع لضرب بقايا الإسلام الأخلاقية والاجتماعية ، بل هي الجرثومة المتحركة لخواطير الإيمان من القلب وجعل الولاء لله ورسوله صفرًا ..

ومن حق المسلم الذي ولد في عصر الهزيمة الإسلامية وانتصار الجاهلية الحديثة أن

يسعد بالدهشة والتساؤل : لماذا كتب على آيات المصحف أن تموت وأن يرفض انطلاقها إلى الحياة ؟ ولماذا تركت آيات أخرى يستطيع من شاء أن ينفذها وأن يهملها ، وهل هذه الاستطاعة باقية أم إلى حين ؟ ثم تلحق بالأيات المعطلة أى الميتة ؟ !

إن تطلع أى مسلم إلى طاعة ربه فى كل ما أمر به أو نهى عنه شئ عادى أو هو الشئ المرتقب الذى لا يرتفع غيره . ولذلك فمن السماحة التى لا قرار لها أن يستغرب أحد المطالبة بحكم الله ، وأن يعرقل سير القوافل المؤمنة وهي تنتصر لشرائع السماء .

ولكنه الغزو العسكرى تحول إلى غزو ثقافى خبيث ، وسخ مخ الجيل الجديد وضلل سعيه ، وخلق عصابات من الأدباء والمترجمين والإعلاميين والمؤلفين والفنانين ، هجموا على تراثنا يتغرون ممحوه ليحلوا محله أرداً ما فى الحضارة الغربية ..

بذلك ينتهى وجودنا الأدبى باسم التجديد ، وتحول هزيتنا السياسية إلى فناء باسم التقدم .

بيد أن الله أحبط كيد الخائبين ، ونشأت فى العالم الإسلامى شرقه وغربه نهضة عارمة تنشد العودة إلى دينها وتزدرى ما أدخله الاستعمار علينا من قوانين ما أنزل الله بها من سلطان !

ومع المطالبة بعودة الشريعة الإسلامية إلى المجتمع الإسلامي ، نحب أن نلقى نظرة فاحصة إلى هذه القوانين الوافدة .. أن المستعمرين الأوائل الذين فرضوها كانوا نصارى ، فهل هذه القوانين نصرانية ؟

الواقع أن الأنجليل ليست كتب تشريع ، وأن عيسى عليه السلام بيئ أنه منفذ لتعاليم التوراة فى الجملة ومعنى هذا أن شرائع العهد القديم هى التى يجب تطبيقها ، فهل طبق النصارى هذه الشرائع ؟ كلا ! لأن اليهود أنفسهم أهملوا أغلبها فكيف يجىء غيرهم ليrid إليها الحياة ؟ بل إن «بولس» داعية النصرانية الأكبر وسع دائرة التعطيل ، فألقى الختان وهو مقرر من عهد إبراهيم الخليل ، وأباح أكل الخنزير ، ونصوص التوراة تأبى ذلك . !!

وأتباع النصرانية فى العصور الأخيرة ينظرون إلى شرائع التوراة نظرة ريبة وتهمة .. فبعضها يستحيل علميا قبله لقوسته وشناعته كتهاجم بيوت بعض المرضى ونقضها من أسسها ، وبعضها حف به ما وقف تنفيذه كشريعة الرجم . !!



وعلى أية حال فإن اليهود والنصارى جمِيعاً أ Mataوا أغلب الأحكام السماوية وشرعوا لأنفسهم قوانين أرضية تحكم شئون الأموال والدماء والأعراض ..

وظاهر أن عدداً من القوانين والنظارات الرومانية ساد المجتمعات الأوربية وساقها إلى وجهته ، والقوانين الرومانية وثنية الأصل أرضية النزعة لا علاقة لها بالسماء .. وإنما تستمد وجاهتها من تقاليد ينبغي - لأمر ما - أن يحتكم الناس إليها .. !!

وعند التأمل نشعر بأن واضح القانون كان يتخيّل نفسه مكان المنحرف ثم ينشئ العقوبة المناسبة فتتجيء وكأنها اعتذار عن الجرم أو تقدير لوجهة نظره ، أو إتاحة لفرص النجاة أمامه ..

أعني أنه ينظر في حال القاتل ، فإن كان الدافع إلى القتل شعوراً مفاجئاً تملكه ،  
أبعد عنه القصاص ومهد أمامه طريق الحياة !

إن واضح القانون في الحقيقة كان ينقد نفسه من القتل لأنّه يتصرّف نفسه مكان الجرم ، أما الآثار الاجتماعية لمنع القصاص فهو يتغافلها .

وقد مضى هذا الشعور المعتل في طريقه حتى أبطل أو كاد عقوبة الإعدام لجماهير القتلة .. وأمسى من العدالة أن يغتصب رجل ذئب بضع عشرة فتاة ، ثم يقتلهن جميعاً ، ثم يقضى بقية حياته في سجن مهذب !!

وفي نظر القانون الوضعي أن الجسد ملك صاحبه ، ليس لله حق فيه ! فإذا زنى إنسان بعله إرادته فلا حرج ولا جريمة ، وإذا كان هناك حق لزوج ، كانت المؤاخذة محدودة ، تذهب بتنازل الزوج !

والمال أخطر من العرض ، فسن الرشد المالي إحدى وعشرون سنة ، أما سن الرشد عندما يتصرف امرؤ في عرضه ، فثمانى عشرة سنة . والقضاء في شئون المال ملزم بما كتب ، فلا تسمع الدعوى في دين شفوى زاد على عشرين جنيها ، ولا مكان لضمير القاضى هنا في محو أو إثبات .. أما في شئون الدم والعرض فللقارضى أن يتصرف بما يراه أدنى إلى الصواب ، والصواب هنا وفق مقررات البيئة ، وفي قضية الشرى المصرى «على فهمى» الذى قتلت زوجته الفرنسية ، رأت المحكمة أن القاتلة لا تستحق عقوبة ما تقدّيراً لظروفها النفسية !!

وأنقطاع الصلة بين التوجيه الإلهي وعلاج الانحراف انتقل من القضايا الخاصة إلى القضايا الدولية فإذا قتل يهودي في روسيا قامت الدنيا وقعدت ، وإذا قتل ألف مسلم في بلد آخر لم يتحرك أحد .. !!

ومظالم الزنوج في جنوب إفريقيا قد تشير قليلاً من التعليق ، ولكن هذا التعليق يختفي عندما تبلغ القضية مجلس الأمن ويقترح تقييم عقوبات على جنوب إفريقيا! أن الدول العظمى كلها تستغل حقها في الاعتراض لتبقى جنوب إفريقيا ملكاً خاصاً للرجل الأبيض - يقترب ما يشاء دون حرج - ويحتاج حقوق السود بلا وجل .

وكان هلاك الأم السابقة ؛ أنهم إذا سرقوا الضعيف قطعواه وإذا سرقوا الشريف تركوه : أى أن العدالة تتلون مع القوة والضعف ، وذاك ما يحدث الآن مع التقدم الحضاري الكبير ، إنه تقدم علمي حقاً ، ولكنه مشغل بأوزار الهوى وأحوال الشهوات ؛ لأنه لا يؤمن بالله ولا يخضع لحكمه ، ولا يتبع هداه .

ولا نزعم أن القوانين الوضعية شر كلها ، فهي من صنع الإنسان الذي يصيب ويخطئ ويضل وبهتدى وربما تضمنت أموراً جديرة بالقبول خصوصاً عندما تعمل في الميدان الإداري أو الدستوري .. لكن ذلك لا ينسينا أمرين : أولهما أنها جعلت إقصاء الإسلام وإذهاق روحه هدفها الكبير ، والأخر أنها تنقل إلينا قيم وأعراف أقطار جرفتها فلسفات مادية لا تؤمن بالله ولا باليوم الآخر !

ومن ثم كان الخندق عميقاً بين هذه القوانين الغازية المفروضة كرها ، وبين جماهير لم تنس ولاءها لله ورسوله ، ولم تتنكر لماضيها الإسلامي الثابت .

والصراع القائم الآن هو بين سماحة الغزو الجديد ومروجي عقائده وأنظمته .. وبين حراس الإسلام والأوفياء لتراثه وتاريخه وأمته ..

ولما كان الإسلام دينا متعدد الشعب ، له في كل ميدان توجيهات ومعالم فإن رحى المعركة تتسع يوماً بعد يوم تتناول السياسة والاقتصاد كما تتناول الزواج والحضانة ، وقد رفضت الجماهير أن تقسم ولاءها بين ما تريد وما يراد لها .

وكل يوم يزداد صوتها علواً بضرورة تحكيم الإسلام في كل شيء ، وإنزال العادات والمعاملات جميعاً ، على شرائعه المقررة في الكتاب والسنة ...

وأعداء الإسلام أيقاظ لوقف أمته من شريعته المهدمة ، وهم يضعون العوائق علنا  
وسراً أمام عودة الشريعة الإسلامية ..

وأمل الفريقين لا يخفى ، فأعداء الإسلام يريدون بقاء القوانين الوضعية تمهيداً  
لإزالة الإسلام كله ، حتى من مجال الأخلاق ، فالأخلاق المدنية لديهم أفضل من  
الأخلاق الدينية ..

وأنصار الإسلام يبغون من عودة التشريع الإسلامي حماية الإيمان ذاته وحراسة  
آثاره في شئون الحياة كلها ، ورد ما انتقص منها وإرغام المغيرين على الانسحاب  
بكل مقوماتهم المضادة لتعاليم الإسلام المناؤة لشعائره وشرائعه .

بيد أننا بعد ما كشفنا جبهة العدو لا نريد أن ندافع عن أنفسنا بالباطل ، فقد  
ظلمنا رسالتنا عندما جمدنا فقهاً ألف عام ، وأخذنا نطحن في الماء خلال تلك  
القرون ، ما نزيد ولا ننقص . وكأنما أثبتنا الفلك وأغمضنا عين الزمان ..

وعندما أرغمنا على الحركة شرع لفيف منا يبدأ العمل من حيث وقف الآباء  
غير معترف بأن شيئاً ما قد حدث في طول العالم وعرضه .

إنه لا بأس أن نغالى بما عندنا ، على شريطة ألا نبخس ما حققه الآخرون في  
فترة غيابنا عن قيادة العالم .

وشيء آخر لابد أن نراجع أنفسنا فيه ، أن الشمال الإفريقي لا يعرف إلا فقه  
الإمام مالك ، وأغلب الأتراك والهنود وجمهور من العرب لا يعرف إلا فقه الإمام  
أبي حنيفة .. ولكل إمام كبير أتباع متخصصون ..

وهؤلاء الأئمة الأعلام صنعوا الإسلام ولم يصنعوه ، وما أتردد في اعتبارهم  
قديماً مرموقة . لكن مسلمي العصر الحاضر لا يجوز أن يلقو حضارة العصر وفكره  
الموارى بوجهة نظر واحدة لإمام لا يعرفون غيره .. الإسلام أكبر من ذلك .

الفقيه المسلم في هذا العصر يجب أن يستوعب ما قاله رجالات الإسلام في تفسير  
نصوصه ، وأن يواجه بهذه الحصيلة الفنية ما طلع به العصر من نظارات ومبادئ !

إن التعصب المذهبى منكور بين العامة ، وأرى أنه بين الفقهاء جريمة غليظة ..  
فإذا شرعنا نرد القوانين كلها إلى فقهاً الإسلامي ، فسنجد أنفسنا أمام ينابيع دفقة  
وثروات طائلة ورجالاً مهدوا الطريق واستحقوا التقدير .. وما علينا إلا أن نحسن  
التأسى ونسرع المسير .

## ٥١. ما معنى الإجماع وما مكانته في الإسلام؟

لإجماع معنيان نحب أن نوضحهما : فهناك إجماع على حكم شرعى مستفاد بطريق القطع من كتاب الله تعالى ، أو من سنة رسول الله ﷺ ، أى أن هذا الإجماع يعتمد على نص هو الذى أثبت الحكم الشرعى ويستوى فى هذا النص أن يكون من الكتاب أو السنة ، مادامت دلالته قاطعة !

والجمعون هنا هم الأمة كلها من عامة وخاصة ، الأمة الإسلامية إذا اتفقت كلمتها على حكم شرعى من هذا القبيل فقد زادت الحكم قوة ، ومنعت للأبد أى شغب عليه «ولما كانت الأمة لا تجتمع على ضلاله فإن الخروج على هذا الحكم يعد انفلاطا من الإسلام وخروجًا عن الدين» ! .

أما الإجماع الآخر فهو اتفاق أهل النظر ، أو أرباب الاجتهاد على حكم ثبت بطريق القياس أو رعاية المصلحة أو تطبيقاً للقواعد الفقهية المعترفة ، أو ما أشبه ذلك من أدلة .

ويجب احترام هذا الإجماع ، والتزام الأفراد به ، وإذا حدث ما يستوجب إعادة النظر فيه فهو ينسخ بإجماع آخر ، من أهل الذكر ، وأصحاب الحلال والعقد ، وليس لأحد أن يتصرف متجاهلاً لهذا الإجماع ، والأمة التى تحترم نفسها ، والأفراد الذين يحترمون أمتهم لابد أن يتقيدوا بهذا الإجماع ؛ لأن الخروج عليه قد يكون فسقًا أو عصيانًا ، وربما لا بسه ما يؤدى إلى الكفر .

ونعود إلى شرح الإجماع بمعنييه ، وضرب الأمثال التى تكشف حقيقته !  
أمر الله بالصلاوة فقال : «**حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِللهِ قَانِتِينَ**»<sup>(١)</sup> .

ثم علم الرسول الأمة كيف تصلى وبين عملياً أن الصلوات المفروضة تحتوى على سبع عشرة ركعة . موزعة على الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء ، وأن كل ركعة بها رکوع واحد وسجودان . . . إلخ .

وأجمع المسلمون إجماعاً مؤكداً منذ القرن الأول على هذه الحقائق ! ما شذ أحد !

(١) البقرة : ٢٢٨ .



فإذا جاء اليوم من ينكر فريضة الصلاة ، أو من ينكر أداءها على النحو السابق ،  
فليس بمسلم !

وقد التقيت بأناس ينكرون السنة ، وسألت أحدهم : كيف تصلى ؟ فقال كلاما  
استغربته !

ومن عجب أنه لما مثل لى السجود وضع ذقنه على الأرض ، وقال : هكذا أمرنا  
الله فى كتابه وتلا الآية ﴿يَخْرُونَ لِلأَذْقَانِ سُجْدًا﴾<sup>(١)</sup> .

وأيقنت أنى أمام جنون كافر ! وكفر مجنون ! وقد بلغنى عن أحد الحكماء العرب الكافرين  
بالسنة أنه اخترع طريقة أخرى في الصلاة ، لا يخرج بها عن الوصف الذى ذكرنا ...

وحدث أن أحد الزنوج الأمريكيين المقدمين في قومهم رأى ألا يكون الصيام في  
شهر رمضان ، فكان يصدر قراراً بالشهر الذي يختاره كل عام ، قد يكون يناير  
أو فبراير على حسب ما يهوى !

ومadam في الرؤساء العرب من يغير الصلاة فلم لا يكون في غيرهم من يغيّر الصيام ؟  
ويقول الله تعالى : ﴿يُوصِّيكُمُ اللَّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُثَرَيْنِ﴾<sup>(٢)</sup> فإذا  
أتي من يقول : هذا حكم مؤقت ، كان يصلح قديماً ولا صلاحية له الآن ، أو أتى  
نص قرآن آخر تلقته الأمة جماعة بفهم موحد ، وقبول مطلق ، فرفض هو قبوله  
وإمساكه . فهو بهذا الرفض ينسليخ عن جماعة المسلمين ! وخروجه على جماعتهم  
أماره الكفر بدينهم .

والفقهاء من قديم يسونون بين جحد العقيدة ، وبين إنكار ما هو معلوم من الدين بالضرورة .  
ونحن لانشذ عنهم ، ولا نحب أن يكون الدين مرتعاً للعبث والمجون ، إن الإجماع  
- والحالة هذه - سياج لحفظ الحرمات ، ومنع الفتنة ، وتوجيه الجهود إلى البناء المجدى .

أما الإجماع بالمعنى الثاني ، فقد شرحه الإمام محمد عبد الله وهو يفسر قوله  
تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾<sup>(٣)</sup> قال  
رحمه الله : «إنه فكر في هذه المسألة من زمن بعيد ، فانتهى به الفكر إلى أن المراد  
بأولى الأمر جماعة أهل الحل والعقد من المسلمين ، وهم الأمراء يعني الرؤساء

. (١) الإسراء : ١٠٧ . (٢) النساء : ١١ . (٣)

- والحكام والعلماء ، وقادة الجيش .. وغيرهم من يرجع إليهم الناس في الحاجات والمصالح العامة . فهؤلاء إذا اتفقوا على أمر أو حكم وجب أن يطاعوا فيه بشرط أن يكونوا منا ، وألا يخالفوا أمر الله ولا سنة رسوله ﷺ التي عرفت بالتواتر ، وأن يكونوا مختارين في بحوثهم لما عرض عليهم ، ومتفين علىها ، وأن يكون ما يتلقون عليه من المصالح العامة ، وهو ما لأولى الأمر سلطة فيه ، ووقف عليه ، وأما العبادات ، وما كان من قبيل الاعتقاد الديني ، فلا يتعلق به أمر أهل الحل والعقد ، بل هو مأخوذ من الله ورسوله وحسب ، وليس لأحد رأي فيه ، إلا ما يكون في فهمه . فأهل الحل والعقد من المؤمنين إذا اجتمعوا على أمر من مصالح الأمة ليس فيه نص عن الشارع ، مختارين في ذلك ، غير مكرهين عليه بقوة أحد ولا نفوذه ، فطاعتكم واجبة ويصح أن يقال : هم معصومون في هذا الإجماع ولذلك أطلق الأمر بطاعتهم» . . . نقلنا ذلك عن المنار بتصرف .

ويضيف الشيخ محمود شلتوت إلى ذلك حقيقة أخرى : «أن الإجماع الذي يعتبر دينا من مصادر التشريع فيما لا نص فيه ، هو اتفاق أهل النظر في المصالح ، وهم رجال الشورى الذين تعرض عليهم الأحداث ، ويتناولونها بالبحث ، وتتفق آراؤهم فيها ، وبما أن هذا الاتفاق لا يكون إلا أثراً للبحث والنظر كان خاصاً بأهل البحث والنظر ، ولا عبرة فيه بموافقة من ليس أهلاً للنظر ولا بمخالفته» ثم يقول :

«ويجوز للمجتهدين أنفسهم أو من أتى بعدهم ، إذا تغيرت ظروف الإجماع الأول أن يعيدوا النظر في المسألة على ضوء الظروف الجديدة ، وأن يقرروا ما يحقق المصلحة التي تقتضيها تلك الظروف ويكون الاتفاق الثاني إجماعاً منهياً لأثر الإجماع الأول ، ويصير هو الحجة التي ينبغي اتباعها : وإذا وجدت المصلحة فثم شرع الله » .

إن الإجماع بمعنيه معقول ! فأما بالنسبة إلى ما يستند إلى النصوص القاطعة فظاهر ، وما يحب الفكاك منه إلا الذي في قلبه مرض .

ونتوقف قليلاً عند الإجماع بالمعنى الثاني ، إنه لا يوجد مجتمع بشري يحب أن يعرض مقرراته للعبث مادام أولو الألباب قد انتهوا إليها .

فإذا لاحظ أحد أن هناك تغييراً في معنى المصلحة وفدى به الزمان المتجدد ، دعا إلى النظر في الأمر ، وشرح مالديه من دوافع إلى مراجعة الإجماع السائد ، فإن

وافقه الآخرون فيها حل إجماع مكان إجماع ... وإنما فلا يحل له أن يتصرف وحده ويشد عن الجماعة .

إننى أود لو كتب المصحف بالإملاء المعهود لا بالرسم العثمانى ، ولكنى لا أبيع لنفسى نشر مصحف بهذا الإملاء شاقاً للإجماع السائد ! .

إذا اجتمع أهل الذكر فى الأمة على ترك الرسم القديم ، وإثبات الإملاء الجديد فيها ، وإنما فكتابه المصحف باقية على ما هي عليه .

وقد أنكرت على أحد الحكماء تغييره للتاريخ بالهجرة ، وجعله التاريخ بدءاً من وفاة الرسول ﷺ !! إن هذا تصرف عابث ، وخروج على إجماع محترم دون سبب واضح أو غامض !!

وقد يتخيل البعض أن هناك إجماعاً على أمر ما ، وليس خياله حظ من الواقع .. فإن إجماع الأئمة الأربعية على حكم ما ، أو على فهم ما لا يسمى إجماعاً إذا كانت ثمة مذاهب لصاحبه أو تابعين أو مجتهدين آخرين .

وقد رأيت من يحتقر الفقه الظاهري ، ويرى الإجماع يتم بدونه ، وهذا تصرف مستهجن ، وقد رأيت لابن حزم آراء كان فيها أولى بالحق من غيره ، وأقوم قيلا ، كما رأيت لابن تيمية فقها ناضجاً بالذكاء والتألق .

وألفت النظر إلى أن الخلاف العلمي يترجح بقوة الدليل لا بكثرة الأتباع .  
وأن مقلدى الأئمة لا تحسّب لهم أصوات مستقلة عند المناقشة وإحصاء الآراء ، إن آراء المجتهدين هي التي توزن ، ويكتثر بها .

ثم إن التحقيق العلمي ، غير الشهرة ، فقد يذيع رأى يكون التحقيق ضده .  
وأرى أن مواريث كثيرة في الفروع القائمة على الاستصلاح أو القياس أو ما يشبههما يمكن أن تراجع ، وتتصدر فيها أحکام جديدة .

ولنضع نصب أعيننا أن سطوة الحكام القدامى كانت وراء شيوع آراء ضعيفة ، واستحيانها مع أنه كان يجب أن تدفن مكانها !!

ألا ترى أن الشورى - وهى أساس النظام السياسي فى الإسلام - عدتها البعض من النوافل ، وعدتها آخرون تفضلاً من الحاكم ، يعطىها بصوت شامخ وتقبلها الأمة بصوت خفيض ! ومن سماسته الفقه من لا يزال ينشر هذا السخف !! ...

## ٥٢. مَانْظَامُ الْحُكْمِ فِي الْإِسْلَامِ؟ وَهُوَ الْأُمَّةُ مَصْدَرُ السُّلْطَةِ فِيهِ؟

عندما ظهر الإسلام في العالم كانت هناك دول صغرى وكبرى ، وأديان سماوية وأرضية ، وفلسفات مزدهرة أو مدببة ، وشهوات فردية وجماعية ، وهذه طبيعة المجتمع البشري من بداية التاريخ إلى عصرنا هذا مع تفاوت يسير .

وصاحب الوحي الخاتم كان يدرى ما يفعل لما بدأ تبلغ الرسالة وبناء الأمة التي تحملها ! كان يدرى أنه رحمة للعالمين ، وأنه مكلف بإسعاد الإنسانية كلها ، وإخراجها من الظلمات إلى النور .

وكان يدرى أن الكتاب الذي يتلوه ، والسنة التي ينشئها يتضمنا الأشرفية التي تنقذ الأم من أمراضها المزمنة !!

وأمراض العالم كثيرة ، بيد أن الوثنية السياسية هي علة العلل ؛ لأنها هي التي تحمى الوثنية الدينية ، وتستبقى الخرافات والمظالم ، وتمد حقها المزعوم على حساب مالله من حقوق .

وإلى يوم الناس هذا رأيت حكامًا يغتافرون العداون على اسم الله وتعاليمه ، ولا يغتافرون العداون أبداً على سلطانهم ومراسيمهم !! .

كنت أقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللَّهِ ﴾ (١) .

قلت : كان بنو إسرائيل يعيشون في مصر ذات السماء المشرقة والأرض الصافية مما الظلم الذي يخرجون منه ؟ إنه ظلام الاستبداد السياسي والفرعونية الحاكمة ، والاستضعفاف الأليم .

(١) إبراهيم : ٥ .

وفي صدر السورة يقول الله لنبيه محمد : ﴿كَتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْغَرِيزِ الْحَمِيدِ﴾<sup>(١)</sup> .

إن الكتاب الجديد الذى يحمله النبي العربى العظيم ، يخرج الناس من الظلمات التى عانها بنو إسرائيل من قبل ، كما يخرجهم من ظلمات الجاهلية المخيمة على كل قطر ، إنه يمحو الوثنيات الدينية والسياسية على سواء .

الناس يسجدون لإله واحد ، لا يسجدون لغيره ! . ومشاعر الخوف والرجاء والرغبة والرهبة ترتبط قبل كل شيء وبعده بالخافض الرافع الضار النافع !

وكل تقليد سياسى أو اقتصادى يربط المشاعر السابقة ببشر ما ، فهى ذرائع شرك وأسباب فساد ، ومحوها من الإصلاحات الأساسية للنظام الإسلامى .

ومعروف أن شبكة التشريعات الإسلامية تتناول الفرد من المهد إلى اللحد ، وتتناول الدولة من تنظيف الطرق إلى عقد المعاهدات ، والأمة الإسلامية بهذا المنهاج أمة رسالة تعمل بها وتدعى إليها وقد قال الله لنبيها : ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup> .

ومعنى هذا أن الحكم الإسلامي ليس دعوة إلى سيادة جنس من الأجناس ، ولا هو محاولة لنشر فلسفة أرضية ، ولاتعاون بين أفراد شعب ما ؛ كى يعيشوا فى مستوى معين من الغذاء والكساء !

إنه دولة تحمى عقيدة وتقيم شريعة ، وكما يصلى الناس وراء إمامهم فى المسجد يعبدون الله ، ولا يعبدون هذا الإمام ، يقضى الناس وراء حاكمهم لإرضاء الله وإقامة دينه ، لا لإعلاء الحاكم ، وإشباع نهمه فى السلطة ، أو تلقاء طلب الدنيا ، وارتقاها لمغنم ..

تلك هي السمة العامة لنظام الحكم الإسلامي ، ولتفاصيل مكان يجيء بعد . والأمة الإسلامية - وقد بينا وظيفتها - مصدر السلطات التى تنشأ بين ظهرانيها ، أعني أنها وحدها صاحبة الحق فى اختيار الرجال الذين يلون أمرها وفي محاسبتهم على ما يقومون به من أعمال ، وفي ذمهم أو الثناء عليهم ، وفي معاقبتهم إن أساءوا ، وفي عزلهم إذا شاعت ..

. (٢) التحل : ٨٩ .

(١) إبراهيم : ١ .

وكلمة «مصدر السلطة» من مصطلحات العصر الحاضر ، ونحن لانهتم بالاسم وإنما نهتم بالحقيقة والمدلول ، كما أننا نرفض التلاعيب بالألفاظ .

إن المسلمين أثبتوا حقهم في اختيار الخليفة ، أو رئيس الدولة ، بعد وفاة الرسول مباشرة ، وتبيّن من مسلكهم أنه لا خلافة بالاغتصاب أو الانقلاب العسكري ، ولا خلافة بالوراثة ، ولا خلافة بعصبية ما تفرض نفسها بأى لون من ألوان الإكراه المادى أو الأدبى .

إنها بيعة حرة تعمد إلى أكفاء رجل فتقدمه وتراقيبه ، فإن صدق ظنها في خدمتها وخدمة رسالتها كانت طاعته دينا ، وتوقيره تقوى ، وإن صدق عليه إبليس ظنه فلا طاعة له ولا كرامة ..

ولأى مسلم يأنس من نفسه القدرة على هذه الرياسة أن يرشح نفسه ، وإذا أنس القدرة في شخص آخر رشحه ، وعرض على الناس اسمه ! ..

إن يوسف الصديق رشح نفسه لشتؤن المال ، وقال للملك : ﴿ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَائِنِ الْأَرْضِ إِنِّي حَفِظٌ عَلَيْمٌ ﴾<sup>(1)</sup> ورشح خالد بن الوليد نفسه لقيادة المسلمين أول الاصطدام بالروم في معركة اليرموك ؛ لأنه رأى نفسه أبصر بأسباب النصر ، ورشح عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح الصحابي الكبير أبا بكر الصديق لرياسة الأمة وقت مبايعته ..

وما روی مخالفًا لما قلنا فله ملابساته الصحيحة .. إن أبا ذر رضى الله عنه رغب في الإمارة ورشح نفسه لها ، بيد أن النبي ﷺ أفهمه أنه ضعيف وأنه - مع تقواه - لا يقدر على أعبائها .

كما أن النبي رفض ناسا من عشاق الإمارة ، طلبوا منه أن يعينهم في بعض المناصب ..

إن المتطلعين إلى المناصب الكبيرة كثيرون ، وكذلك الذين يحسنون الظن بموهبتهم ! والأمة وحدها هي التي تنتخب من تتوسم الخير على يديه ، وتراه أقدر على مقاييس الحكم ، وأجمع لخلال القوة والأمانة ..

. )١( يوسف : ٥٥

ومن السفة تصور أن الإسلام يكره الجماهير على قبول حاكم لا يرضونه ؛ لأنه منحدر من عائلة كذا !!

واتفق المسلمون على تسمية الدولة الإسلامية الأولى : «دولة الخلافة الراشدة» كما اتفقوا على سلب صفة الرشد عن حكومات الأسر القوية أو العائلات الكبيرة التي هيمنت على التاريخ الإسلامي فيما بعد . . .

لقد جاء في السنة النبوية أن الله لا يقبل صلاة رجل أَمَّ قوماً وهم له كارهون ! والصلاحة عبادة ميسورة الأداء ، يقدر عليها الصالح والمأجُون !

أما الرياسة العظمى للأمة الإسلامية ، أو ما قاربها من مناصب حساسة ، فهي عبء هائل ، واستيلاء التافهين عليها بوسائل ملتوية سمجحة ، بلاء ساحق ، ولعله السبب الأول أو السبب الأوحد في طى ألوية الإسلام شرقاً وغرباً . . .

الخلافة نظام بعيد عن الفرعونية ، والكسروية ، والقيصرية ، وال الخليفة رجل تختاره الأمة - أى إنه برضاهما جاء - وتنظر في مبلغ وفائه لرسالتها ودينها فستتبقيه ما وفَى ، وتستبعده إن عجز !

أو كما عبر ابن حزم : «إنه الإمام الذي تجب طاعته ما قادنا بكتاب الله وسنة رسوله ، فإن زاغ عن شيء منهما منع من ذلك ، وأقيم عليه الحد والحق ، فإن لم يؤمِن أذاه إلا بخلعه ، خلع وولى غيره» .

وهذا هو ما نقصده بكلمة «الأمة مصدر السلطة» ! ولا يجرؤ أحد على إنكار ما نقرره هنا ، وما نقرره هو ما تزعمه ، إن صدقًا ، وإن كذبًا ، شتى الأنظمة الإنسانية الحديثة . .

وقدرأيت بعض المتدلين قلقاً من هذه الكلمة ، وربما أنكراها؟ . .

لماذا؟! أحسن هؤلاء المنكرين حالاً من يقول : إن الكلمة تعطى الناس حق التحرير والتحليل وهو لله وحده!

وما ينكر مسلم أن هذا الحق لله وحده ، ولكن ما علاقة هذا الحق المقرر لرب العالمين بمبدأ اختيار الأمة لحكامها وإخضاعهم لسيطرتها؟ لا علاقة! . .

فالآمة الإسلامية المؤمنة بكتاب ربها وسنة نبيها لن تخرج عنهما أبداً ، بل إنها هي التي تحاسب من يخرجون! . .

وهناك متدينون محصورون فيما ورثوا من ضروب الافتياط والتجاوز ، للكلمات في آذانهم طنين غامض ، وهم على استعداد لاتباع أى حاكم ، جاء من أى طريق ! ولو كان عن طريق المستعمرين ! ما دام يقدم لهم الكلا ! هؤلاء لا دين ولا دنيا ! .

ونظر في أول خطبة ألقاها أبو بكر بعد انتخابه أميراً للأمة كلها «أيها الناس ، إني وليت عليكم ولست بخيركم ! فإن أحسنت فأعينوني ، وإن أساءت فقوموني ! الصدق أمانة والكذب خيانة ، والضعف فيكم قوى عندي حتى أخذ الحق له إن شاء الله ! والقوى فيكم ضعيف عندى حتى أخذ الحق منه إن شاء الله . أطیعونی ما أطعت الله ورسوله ، فإن عصيت الله ورسوله فلا طاعة لـ «عليکم» ...

تدبر هذه الكلمات ، الخليفة المختار من الأمة يقول إنه منها ، ويطلب عونها إن أحسن وتقويها إذا أساء .

ويتعهد بإعزاز الضعفاء ؛ حتى يبقى لهم حقهم وقمع الأقوياء ؛ حتى لا يمرحوا في حقوق غيرهم ..

ويختتم كلماته بأن طاعة الناس له مرهونة بطاعته لله ورسوله ، أى بإقامته للكتاب والسنن وإلا سقطت طاعته ..

أهناك اعتراف بسلطان الأمة ورقابتها أصرح من هذا الاعتراف ؟ إنه ليس سلطانا ينظر إلى الناس من أعلى ، ويرتقب منهم أن يسارعوا إليه زلفي !

إنه رجل يطلب من الأمة أن تمنحه راتبا يطعم منه هو وأهله ! وليس لصتاً كبيراً جداً يضع يده على مال الله ، ويومئ إلى الخدامين والمداحين فيهرون إلى ساحته ..

إن على المسلمين أن يعرفوا دينهم ، ومكانتهم ، وإلا هلكوا بالأوضاع التي ورثوها وألفوها ! ..



## ٥٣. ما المعايير الأولى للدولة الإسلامية؟

الناس ترحب الحكم الديني لأمررين : الأول أنه قد يخرج مخالفيه فى العقيدة ، ويضيق عليهم الخناق ، ويعدهم - بلغة العصر - مواطنين من الدرجة الثانية !

وهذا التصرف منفى نفياً تاماً فى الدولة الإسلامية ، إذ أن الإسلام يجعل المواطنين المخالفين فى المعتقد فى ذمته وعهده وشرفه! يوفر لهم الحماية المادية والأدبية على نحو لم تعرفه ولن تعرفه دولة أخرى .

وهذا سر بقاء الطوائف الدينية المخالفة بين ظهرانى المسلمين دون حرج أو عناء ، على حين فنيت القلة الإسلامية أو اعتلت تحت سلطان العقائد الأخرى ..

والمحذور الثانى من الحكم الدينى أن الخليفة ، أو الرئيس يمنح ميزات روحية وغيبية غامضة ، وكأنه مثل لله على ظهر الأرض ، فله ما يشبه القدس أو العصمة !

وهذا المعنى منكور ومرفوض فى الدولة الإسلامية ، فالحاكم واحد من الناس ، غير أنه أثقلهم حملا ، وأشدتهم مسئولية ، وهو يخطئ وينتظر التصويب من غيره ، ويضعف وحده إلا أن يقوى بظاهره من أولى الألباب وذوى الغيرة ..

وقد رأينا فى الخلافة الراشدة كيف يقترب الخليفة من الناس ويلتمس النصح والعون ، وكيف ينفر من مظاهر العظمة الفارغة ، ويرى الخيلاء جريمة ، والتواضع تقوى ..

وأول معايير الدولة الإسلامية الشورى وطلب الصواب عند أهله ، والانصياع للحق إذا ظهر وتوفير الجو الذى يحقق الحق ويبطل الباطل ..

والشورى خلق إنسانى رفيع ، محمود فى المجتمعات قديها وحديثها ، ومعروف فى نظم الحكم من قديم ، وإن خرج عليه كثيرون ، وتمرد عليه مستبدون .

يقول الحسن : الناس ثلاثة : رجل رجل ، ورجل نصف رجل ، ورجل لا رجل ! فالرجل الرجل من له رأى ومشورة ، والرجل نصف الرجل من له رأى ولا مشورة له ، والثالث من لا رأى له ولا مشورة !

روى البغوى عن عائشة قالت : ما رأيت رجلاً أكثر استشارة للرجال من رسول الله ﷺ ! وهو بداهة إنما يستشيرهم فى شئون الدنيا ، والمصالح العامة ، مما لم ينزل فيه وحي ..

وقد استشار المسلمين في معارك بدر ، وأحد ، والخندق ، ونزل على رأيهم .  
وروى أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ فِي مَسْنَدِهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ : «لَوْ جَتَّمْتُمَا فِي مَشْوَرَةٍ مَا خَالَفْتُكُمَا» .

وروى ابن بردويه عن عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ : سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ عَنِ الْعِزَمِ - يَعْنِي قَوْلَهِ تَعَالَى : ﴿فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> . فَقَالَ : «مَشَارِقُ أَهْلِ الرَّأْيِ ثُمَّ اتِّبَاعُهُمْ» !!  
والغريب أن أحد المفسرين شرح الآية فقال : تستشير ثم تعصى على الأرشد لا على الشورى ، أي تحالف الشورى وتتبع رأيك أنت ويخيل إلى أن عصا حاكماً مستبدًا  
كانت فوق رأس هذا المفسر المضطرب ، فقال لإرضاء الحاكم ما قال !! ..

إن الله تبارك وتعالى وصف المسلمين بهذه الكلمة ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ﴾<sup>(٢)</sup>  
وهو قول فصل ، ليس بالهزل ! فكيف يجيء أحد بعد ذلك ليقول : يعصى الحاكم  
على رأيه متجاهلاً ثمرة الشورى ، فلم كان طلبها من قبل؟ ..

ثم إن تنفيذ المبادئ المقررة يتخذ على امتداد الزمان شتى الصور ، فالعلم فريضة ، وتطوع الناس بطلبه في بعض المساجد أو المدارس كان الصورة المألوفة في مجتمع ساذج ، أما اليوم فقد جندت الأجيال له ، ونسقت مراحله ومعاهده ، ويستحيل ترك التعليم للتطوع الفردي !  
والجهاد فريضة ، وكانت صيحة شجاعة تجمع الشبان والشيب للانطلاق إلى ميادينه وخوض معاركه ، فهل تفعل الأم ذلك الآن؟ أم تجعل للجيش كياناً دائمًا ، وتجعل للالتحاق به سناً معينة ، وترصد لتدريبه وقويته وتسلیحه الألوف المؤلفة؟ ...  
كذلك الشورى إنها مبدأ مقرر ، وفريضة محكمة ، ولا بد من إنشاء أجهزتها ، وإمدادها بأنواع الخبرة ، وتنظيم إشرافها على شئون الدولة ، وتمكينها من تقليم أظافر الاستبداد الفردي ، وضممان مصالح الجماهير !

ومحاولة استبقاء الشورى فكرة ساذجة ، أو جعلها نافلة عارضة ، كذب على الدين وخيانة له ، ورغبة في إرضاء حاكماً متسلط على حساب الإسلام وأمته ، ولم يخل جيل من أناس يبيعون دينهم بعرض من الدنيا ، وقد يعا قال شاعر دجال ، لحاكم مستبد :  
ماشت لا ماشاءت الأقدار      فاحكم فأنت الواحد القهار !!

(٢) الشورى : ٣٨ .

(١) آل عمران : ١٥٩ .

كيف يقال هذا ، مع قول رسول الله ﷺ : «ما من أمير عشيرة إلا يؤتى به مغلولاً يوم القيمة حتى يفكه العدل ، أو يوبقه الجور ، وإن كان مسيئاً زيد غالاً إلى غله» .

إن واحداً من الخلفاء الراشدين لا يدح بهذه الكلمات الحمقاء ، فكيف بغيرهم من حكام الجور؟ ..

ومن الذي أعطى الحاكم مهما علا شأنه حق الاعتراض على رأي الجماعة أو رأى الكثرة ، فإذا رفع يده رافضاً سكت الناطق ، وحم القضاء؟ وما قيمة ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ﴾ مع هذا الحق؟

إن أجهزة الشوري المنظمة ، المحتومة الملزمة هي التي تحفظ حدود الله ، وهي التي تأخذ على أيدي الظلمة وتقوى الأمة شرهم ، وتنفذ قول الرسول الكريم «إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أو شك يعمهم الله بعذاب منه» .

· وقد حكم التاريخ الإسلامي قريب من مائة خليفة من بضع أسر تعدد على أصابع اليد! أكدت سيرتهم حاجة المسلمين الماسة إلى أدق أجهزة الشوري ، وأشدتها محاسبة لولاة الأمور ..

ومن معالم الدولة في الإسلام حفاظها الشديد على حقوق الإنسان المادية والأدبية ، وتوفير الأمن للأفراد والجماعات ، والترهيب من إيذاء أحد أو ترويعه! وجعل الدماء والأموال والأعراض في مثل حرمة البيت الحرام والبلد الحرام والشهر الحرام أو أشد! . وإقرار العدل مع المؤيد والمعارض والقريب والغريب والغني والفقير ، وتهديد الأمة جماء بالهلاك إن هي تبعت الهوى ، واستمرأت الفساد ﴿وَمَا كَانَ رَبِّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَآهَلُهَا مُصْلِحُونَ﴾ (١).

ولما كانت للسلطة ضراوة كضراوة الخمر ، فإن النبي عليه الصلاة والسلام حذر الحكام من الميل مع الهوى فقال : «صنفان من أمتى لن تنالهما شفاعتي: إمام ظلوم غشوم، وكل غال مارق» والغلول الاختلاس من المال العام .

والغريب أن الفساد السياسي والاستغلال الشخصي لا يفترقان ، فقلما تجد مستبداً إلا سارقاً مال الأمة ، متخوضاً فيه بغير حق ، هو وأقاربه وأتباعه !!

(١) هود: ١١٧ .

ومن هنا نفهم ما رواه ابن عباس أن رسول الله بعث معاذا إلى اليمن - أميراً عليها - وقال له : «أتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب» .

ويستوى أن يكون المظلوم مسلماً أو غير مسلم كما جاء ذلك مصريحاً به في روایات أخرى ..

ولملاة الحكم إغراء! وكما يتسلط الذباب على الحلوى ، يتهاوى الطامعون عند أصحاب السلطة ، ولا يحتاج ذلك إلى دليل ! وقد نبه النبي ﷺ إلى عواقب هذه المسالك ، فقال : «ستكون أمراء فتتعرفون وتنكرون، فمن عرف فقد برأى، ومن أنكر فقد سلم! ولكن من رضى وتابع» .. ولم يذكر النبي جزاءه ؛ لأنه معروف ، ثم رأى أن يذكر جزاء مؤيدى الباطل وأذناب المفسدين فقال : «يكون أمراء تغشهم حواس أو حواس من الناس، يكذبون ويظلمون، فمن دخل عليهم فصدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فليس مني ولست منه! ومن لم يدخل عليهم ولم يصدقهم بكذبهم ولم يعنهم على ظلمهم فهو مني وأنا منه» وفي رواية أخرى : «فمن صدقهم بكذبهم فأعانهم على ظلمهم فأنا منه بريء، وهو مني بريء»! والروايات كثيرة في هذا الموضوع الحساس في حياتنا وتاريخنا ..

ولعل ذلك سر الخصومة المتداة بين أئمة الفقه الإسلامي وبين جمهرة الحكام الذين تسموا خلفاء ، وهم ملوك من شرار الملوك!!

وقد كانت جماهير الأمة تعرف عدالة الفقيه بقدر قربه أو بعده من باب السلطان وما ذلك إلا لشعورها العميق بأن هؤلاء السلاطين قطاع طريق ، لا خلفاء راشدون! ..

أما رئيس الدولة - أو الخليفة الصالح - الوفى للأمة ورسالتها فإن محبته عبادة ، وتوقيره دين ، وتأييده واجب على جمهور المؤمنين! أليس الساهر على مصالحهم الناهض بأعبائهم؟ أليس الحامل للراية القائد للجهاد؟

لقد جاء في السنن أنه أول السبعة الذين يظلمهم الله يوم لا ظل إلا ظله!! .. كما جاء عن عمر بن الخطاب أن رسول الله ﷺ قال : «أفضل الناس عند الله منزلة يوم القيمة إمام عادل رقيق، وشر عباد الله منزلة يوم القيمة إمام جائر خرق» - أحمق!



## ٥٤. ما مدى تقبل الإسلام لأسس الدولة الحديثة؟

أجدني بحاجة إلى توكيـد أنه لا فرق بين مقتضيات الفطرة السليمة ، وتعاليم الدين الحنيـف !

إنـى أحياناً أصـحـعـ بعض الأفـكارـ الـديـنـيـةـ المـائـلـةـ عـلـىـ ضـوءـ سـلامـةـ الفـطـرـةـ ،ـ كـمـاـ أـصـحـ بـعـضـ الـمسـالـكـ الـتـىـ يـزـعـمـ إـلـيـانـيـونـ سـلامـتـهاـ عـلـىـ ضـوءـ الـوـحـىـ الـمـعـصـومـ ..ـ وقدـ بـحـثـتـ عـنـ الـمـقـصـودـ بـأـسـسـ الدـوـلـةـ الـحـدـيـثـةـ بـعـدـ مـاـ ذـكـرـتـ أـنـ الـحـكـمـ عـنـدـنـاـ يـقـومـ عـلـىـ الـاـخـتـيـارـ الـحرـ ،ـ وـأـنـ الشـورـىـ تـلـزمـ الـحاـكـمـ ،ـ مـاـذـاـ بـقـىـ؟ـ

قالـواـ بـقـيـتـ أـمـورـ نـعـرـضـهـاـ وـاحـدـاـ وـاحـدـاـ!ـ هـلـ يـقـبـلـ إـلـاسـلـامـ أـنـ يـخـتـارـ الـخـلـيـفـةـ لـأـجـلـ مـحـدـودـ؟ـ

قلـتـ :ـ لـيـسـ هـنـاكـ نـصـ يـمـنـعـ ،ـ فـإـذـاـ وـجـدـتـ الـأـمـةـ أـنـ ذـلـكـ أـحـفـظـ لـمـصـالـحـهـ ،ـ وـأـصـونـ لـحـرـيـاتـهـ ،ـ وـأـبـعـدـ عـنـ إـسـاءـةـ الـسـلـطـةـ ،ـ وـأـدـعـىـ إـلـىـ تـواـضـعـ الـحاـكـمـ ،ـ فـلـاـ حـرجـ عـلـيـهـ فـىـ تـقـرـيرـهـ!ـ ..ـ

قدـ تـقـولـ :ـ إـنـ ذـلـكـ لـمـ يـعـرـفـ فـىـ تـارـيـخـ الـمـسـلـمـينـ الطـوـيلـ!ـ وـنـجـيـبـ بـأـنـ تـارـيـخـ الـخـلـافـةـ غـيـرـ الرـاشـدـةـ لـيـسـ أـسـوـةـ ،ـ بـلـ قـدـ يـكـوـنـ مـثـارـ لـوـمـ وـمـؤـاخـذـةـ لـذـوـيـهـ!

أـمـاـ تـارـيـخـ الـخـلـافـةـ الرـاشـدـةـ فـإـنـ اـخـتـيـارـ الـخـلـيـفـةـ فـيـهـ لـمـ يـتـخـذـ نـهـجـاـ وـاحـدـاـ ،ـ فـأـبـوـ بـكـرـ -ـ رـضـىـ اللـهـ عـنـهـ -ـ اـنـتـخـبـهـ أـهـلـ الـخـلـ وـالـعـقـدـ اـنـتـخـابـاـ مـباـشـراـ ،ـ وـعـمـرـ عـهـدـ إـلـيـهـ الـخـلـيـفـةـ الـقـائـمـ بـعـدـ مـشـورـةـ عـامـةـ ،ـ وـذـلـكـ لـلـظـرـوفـ الـتـىـ كـانـتـ تـمـ بـالـدـوـلـةـ ،ـ فـهـىـ مـشـتـبـكـةـ فـىـ قـتـالـ ضـارـ مـعـ الـرـوـمـ وـالـفـرـسـ جـمـيـعـاـ ..ـ وـعـثـمـانـ أـخـتـيـرـ مـنـ بـيـنـ سـتـةـ عـيـنـهـمـ عـمـرـ ،ـ ثـمـ أـقـبـلـ النـاسـ يـبـاـيـعـونـهـ حـتـىـ تـمـ اـسـتـخـالـفـهـ .ـ

وـعـلـىـ بـاـيـعـتـهـ الـجـمـاهـيرـ بـعـدـ مـقـتـلـ عـثـمـانـ مـبـاـيـعـةـ حـرـةـ لـاـ ثـغـرـةـ فـيـهـاـ !ـ

وـهـذـاـ أـسـلـوبـ الـمـتـجـدـدـ يـشـيرـ إـلـىـ جـوـازـ كـلـ مـاـ يـمـنـعـ الـاستـبـداـدـ الـفـرـدىـ ،ـ مـهـماـ اـخـتـلـفـ صـورـهـ ،ـ وـلـاـ يـجـرـؤـ مـسـلـمـ عـلـىـ تـحـريـمـ تـصـرـفـ لـمـ يـجـئـ فـىـ تـحـريـمـهـ نـصـ ،ـ مـنـ الـكـتـابـ أـوـ الـسـنـةـ ،ـ أـوـ الـقـيـاسـ الـجـلـىـ ،ـ أـوـ الـفـوـائـدـ الـحـرـمـةـ ،ـ بـلـ الـذـىـ يـقـالـ هـنـاـ :ـ إـذـاـ وـجـدـتـ الـمـصلـحةـ فـشـمـ شـرـعـ اللـهـ !ـ

وعندما نراجع تاريخ الخلافة غير الرشيدة ، وجنائيتها الشديدة على الإسلام ،  
تميل إلى توقيت زمن الخليفة ، وتعريضه لانتخاب عام بين الحين والحين .

ولايخدش هذا الحكم أن الأجانب سبقونا إليه في معالجة الاستبداد السياسي  
الذى أصيبيوا به ، ونجوا من عقابيه وما نجينا !

وأعرف أن هناك قوماً لم ينطقوا بحرف في التعقيب على ظلم قديم أو حديث ،  
يضيقون بتقييد المدة التي يباقاها الحاكم في الحكم لماذا؟ لعلهم لم يقرءوه في  
متن ، أو شرح !

وهؤلاء لا يجوز أن يوزن لهم رأى ! ..

قال صاحبى : يمكن القول بأن تقييد زمن الخليفة مسألة لا يأمر الإسلام بها ولا  
ينهى عنها! فما رأى الإسلام في وجود أحزاب سياسية تسعى للحكم وتستعمل له  
أهيتها وهي بعيدة عنه ، وتقوم بقيادة المعارضة الشعبية ، إذا جد ما يستدعي ذلك؟  
قلت : هي كسابقتها ، لا يوجبها الدين ولا يحرمنها ..

إن تكون المذاهب الكثيرة ، واختلاف وجهات النظر ، أثر طبيعي للحرية الفكرية  
التي وفرها الإسلام لأتباعه ، وعرفها الناس بعد صراع مرير مع الجبارة والأدعية ..  
وإيغال الحكم الفردي في الاستئثار بكل شيء هو الذي حظر على الناس حقا  
طبيعيًا لهم كان يمكن أن يمارسوه في سلام وسماحة !

قال : كيف يسمح الإسلام بمعارضة لولي الأمر؟

قلت : إن المعارضة في نطاق الشورى ، وطلب الحقيقة واحترام حق الكثرة ،  
لا شيء فيها ، وهذه المعارضة نفع في تفصيلات تشريعية واجتماعية ليس لأحد أن  
يفرض رأيه فيها بالعنف ، سواء كان حاكماً أو محاكوماً ، ولنضرب لك الأمثل ! ..

هـ أن جماعة من الناس تخيرت من مذاهب الفقه الإسلامي أن تؤخذ الزكاة  
من جميع الزروع والثمار ، وأن تبقى المناجم ملكاً لأصحابها على أن يؤخذ منها  
الخمس ، وأن يسوى بين دية الرجل والمرأة ، وأن تباشر المرأة عقد زواجهما ، وأن تقبل  
شهادتها في الدماء والأعراض كما تقبل في الأموال ، وأن يقبل التفاضل فيما  
وراء الأصناف الستة ... إلخ ثم وضعت هذه الجماعة منهاجها هذا وعرضته  
على الأمة ، وذكرت أنه أساس حكمها إذا منحت التأييد من الجمهور ، أيكون



هذا التصرف ارتداً عن الإسلام؟ أ يكون عصيًّا مسلحًا للحاكم الموجد؟ لا  
هذا ولا ذاك !! ..

نعم إنه خروج على المألوف من تقاليد الحكم الفردي عندنا .  
ألا لعنة الله على هذه التقاليد التي أذلت الدين وأمته ، وجعلت دار الإسلام  
نهباً للذئاب والكلاب !

لقد ذكرت طوفان الخلاف الفقهي الذي يختبئ وراءه الغوغاء .

وهناك ما يساويه في الخطورة ، هب أن جماعة من الناس رأت أن تضع منهجاً  
لتصنيع البلاد ، في بيئه زراعية ، أو لاتحادها مع غيرها ، في أقاليم منفصلة  
أو لإنشاء سوق إسلامية مشتركة ، أو لتطوير أساليب عرض الإسلام ، مستغلة في  
ذلك إمكانات الحكم ، فما الذي يمنع من إنشاء حزب ما ، لتحقيق ذلك؟ سواء  
ضاق به الخليفة أو رضى !

أ يكون ذلك نقضاً للبيعة وخروجًا على الجماعة؟ لا هذا ولا ذاك ؛ لأن الأمة  
ستقول كلمتها ، وسترفض ما تراه خطأ ، وتقر ما تراه صواباً ، ومن فاز بشقتها اليوم  
يمكن أن يحرم منها غداً ، مع نجاح المعارضين في كسب الرأي العام .

أليس هذا أفضل من الاغتيال والكبت والاحتياط ، وإلصاق التهم بالأبرياء ،  
وتمكين الجهال من الإمساك بدقة الأمور زمناً أطول مما ينبغي؟

قال صاحبى : كأنك معجب بالنظام الانتخابي السائد في الغرب !

قلت : إنه نظام أفاد أصحابه كثيراً أو قليلاً ، بيد أنه فساد عندئذ ؛ لأن الاستبداد  
السياسي زوره ، ومال به عن فحواه وأنا - باسم الإسلام - أحارب الاستبداد بكل ما  
لدي من طاقة . إن الكفايات العلمية والعسكرية أهينت طويلاً في أمتنا ، وبطش  
الحكم الفردي بها دون رحمة ، أحياناً ، أسائل نفسى : لماذا يقتل فاتح السندي محمد بن  
القاسم بقلة اكتراش! لماذا يقضى فاتح الأندلس بقية عمره مهاناً منبوداً؟ لماذا يقتل  
أبو حنيفة سجيناً وحيداً؟ لماذا يضرب مالك ويجلد ابن حنبل؟ ويموت ابن تيمية  
محبوساً؟ لماذا يغتال حسن البنا؟ لماذا يشنق أصحابه من بعده؟ لماذا يضرب رئيس  
مجلس الدولة عبد الرزاق السنهوري بالنعال ليموت من بعد مشلولاً؟ لماذا؟ لماذا؟

إننى أستطيع البقاء ساعات وأتساءل ، فإذا فكرنا فى تغيير هذا البلاء ،  
ورسمنا أوضاعاً تطيح به ، جاء نفر من الغوغاء الذين يلبسون زى الفقهاء ، ليقولوا  
باسم الإسلام : لا ، وهم - من الناحية العلمية - أشد الناس جهلاً بالدين ، وخبرة  
بماربهم ودنياهم؟

قلت ومازالت أقول : إن مبادئ الإسلام معصومة ، أما الذين حكموا باسم  
الإسلام ، وهم عشرات الخلفاء من ثلات أو أربع عائلات ، فأمرهم فرط ، ونريد  
إنصاف الإسلام منهم ، وحماية حاضره ومستقبله من لوثتهم ..

لقد سقطت هذه الخلافة على أيدي التتار في القرن السابع الهجري ، ثم سقطت  
الخلافة مرة أخرى على أيدي الصليبيين في القرن الرابع عشر الهجري .

الأولى كانت حكراً على أولاد العباس! والثانية كانت حكراً على أولاد  
عثمان ، وهو من وجهاء الأنضول في القرن الثامن! هل هذا الوضع هو الذي  
يستبيقيه الإسلام ، ومن أجله يرفض تقييده مدة الحاكم ، ويرفض وجود  
الأحزاب السياسية .

## ٥٥. كيف يقيم المسلمون دولة إسلامية واحدة؟

﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ﴾<sup>(١)</sup>. هذه الآية أدل شئ على صفة أمتنا وفحوى رسالتها . إنها أمة أورثها الله كتابه وأوصاها أن ت العمل به وتدعوه إليه ، وأن يجعل وجودها المادى والأدبى مربوطاً بحقائق الوحي الأعلى ، وترجمة عملية لمراد الله من خلقه : ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقد بقيت علاقة الأمة المصطفاة قائمة برسالتها تلك على تفاوت مثير ، أحيانا تقوى فلا يعجزها شئ ! وأحيانا تهين فيغلبها الذر !!

ومع التأمل فى التاريخ الإسلامى أستطيع القول : إن بقاء المسلمين إلى يوم الناس هذا يرجع قبل كل شئ إلى حفظ الله تبارك اسمه ! ثم إلى وفاء الجماهير العميق لدينها ثم إلى جهاد الفقهاء والدعاة والمربين !

أما التاريخ السياسى فركام من الأقذاء غا على مر الأيام وبلغ ذروته فى هذه السنين العجاف ! ..

وإن كان يظهر بين الحين والحين خليفة أو ملك يمسح القدى ، ويهدى الطريق ويكتب العدو !!

لقد شقت الأمة طريقها بقوة على عهد الخلافة الراشدة ، وكانت الجماهير والحكام جسداً وروحًا لا فكاك بينها .

ثم اضطربت أجهزة الحكم العليا ، ودخلتها خلل مزعج أيام الدولة الأموية وصدر الدولة العباسية ، ومع ذلك رأى جمهرة العلماء والدعاة أن يبقوا الأمة موحدة الصف والهدف وراء أولئك الحكام ، فكان المسلمون أمة واحدة وخلافة واحدة تقريباً ..

ثم نبتت إلى جوار الجذع الغليظ سiquان أخرى ما لبثت أن اشتدت وتحولت إلى جذوع قوية ، ومن هنا قامت دول إسلامية شتى ، فشاعت الفرقة والضعف ! ..

٤١) (٢) الحج : ٩٢.



والحق أن مؤسسة الإسلام الأولى لم تجئ من كثرة حكوماته قدر ما جاءت من تفاهة الحاكمين وندرة مواهبيهم ، وسقوط منصب الخلافة بين أنس لا يصلحون لإدارة قرية صغيرة أو شركة محدودة !!

وما بد من كيان سياسي وثقافي موحد للمسلمين ، حتى يستطيعوا أداء رسالتهم والقيام بحق الله عليهم ، إلى جانب ما هو معروف من أن الإخاء الديني بين المسلمين ، يسبق أخوة النسب ، وأن الولاء للمعتقد فوق الولاء للنزاعات العرقية والأرضية !

وقد يظن ظان أن هذا ضرب من الغلو! لكنى بعد ما درست التاريخ الدولى للعلاقات بين المسلمين وغيرهم شعرت بأن هذا الترابط الإسلامي ضرورة حياة ، ونداء البقاء بين ملل ونحل تنظر إلى المسلمين بكرهٍ ، وتود لهم العنٰت ، بل الضياع! ولا تزال الصعائين الأولى تتوارثها الأجيال ، وتزيد جذوتها وهجاً ، حتى مطالع هذا القرن الخامس عشر ، فمع عمق الفجوة بين الهندوكية والشيوخية والصلبية واليهودية ، رأيت الكل يعالجون الوجود الإسلامي بالقتل .

المذابح الطائفية في الهند ، وال الحرب الكيماوية في أفغانستان ، ومجازر صبرا وشاتيلا في لبنان ، ودير ياسين في فلسطين المحتلة ، إنها النكمة على الإسلام وأمته حيث كانت ، قاسم مشترك يجمع بين الأصداد على اختلاف الزمان والمكان ، ويغريهم بانتهاز فرصة الضعف السائد للإجهاز على هذا الدين إلى الأبد . . .

فهل يلام المسلمون إذا فكروا في وحدتهم وخلافتهم بعد ما فشلت النزاعات العالمية والصيحات الإنسانية في حقن دمائهم وحفظ حقوقهم . . .

سؤال آخر؟ من من الوثنين وأهل الكتاب نسى عقيدته ، أو أصم أذنه عن ندائها؟ حتى يقال للمسلمين : انسوا ما لدикم !!

إن التحالف المكتوب وغير المكتوب ضد الإسلام يجعل الإنسان يهتف بين الحين والحين بالبيت المشهور :

### كل يوم تبدى صروف الليالي

خلقا من أبي سعيد عجيبة!!..

فلنقم للإسلام دولته الجامعة ولتعد إليه خلافته الضائعة ، وليرتّلّم المسلمون من أخطائهم الماضية كيف يحترمون الصواب ويلتزموه ..

سمعت من يقول : كيف يمكن حشد المسلمين في دولة واحدة ، تحت راية واحدة ، وهم ألف مؤلفة موزعون على أقطار فيحاء؟ .

قلت : إن المسلمين يبلغون ألف مليون نسمة ، وقد قامت للصين دولة وهي مثل ذلك العدد .. فإن قلت : إن الصينيين على أرض واحدة ، ومساحة مشتركة . قلت : إن الاتحاد السوفياتي قدر على بناء دولة واحدة فوق أرض تأخذ نصف أوروبا ، ومثل ذلك من آسيا مع تعدد الأجناس واللغات !!

إنه لا توجد عوائق مادية تمنع قيام دولة واحدة للمسلمين ، بل إن هذه الدولة ظلت قائمة أكثر من ثلاثة عشر قرناً ، ما يخرج عن نطاقها إلا عدد محدود ، يرنو إليها يستظل من بعيد بحمايتها .

إن العوائق دون هذه الدولة نفسية ، ومعنوية ، واستعمارية ، وهي ترجع إلى المسلمين قبل أن ترجع إلى خصومهم .

إن البعد عن الإسلام ، والموت الأدبي الرهيب الذي حاقد بشعبه كانا من وراء سقوط الخلافة ، واقتسام الأقوباء لتراثها ، بل إن المستعمرات في أقطار شتى من إفريقيا وأسيا خرجوا من الأرض التي احتلوها طوعاً لا كرها ، ودون أن تسفك قطرة دم ! وتركوا في هذه الأرض حكام محليين يحرسون مصالحهم ونستحب أن نقول : تركوا حكاماً حزناً لانسحب لهم !

ومن هنا نؤكد أن عودة الدولة الإسلامية الواحدة تحتاج إلى تمهيد واسع ، يعيد المسلمين أولاً إلى دينهم الحق ، ويبدأ أفقدهم وأبابهم برسالته وعقائده وشرائعه وفضائله ... كما تحتاج إلى بصر حاد بأخطاء الماضي وأسباب الانهيار حتى يمكن تجنبها ، بلياقة ومقدرة ، فتبني الدولة الجديدة على قواعد لاتثال منها الأيام ..

وغنى عن البيان أن هذه الدولة الجديدة ، ليست مركبة ، إنها مجموعة من الأقطار أو الولايات لها حكوماتها المحلية ، ومجالس شورتها ، وضرائبها ، وشخصيتها المعنوية ، يتكون منها بعد ذلك ، كيان الدولة الكبرى ويوجد بعاصمتها الخليفة بسلطاته العامة ..

ويستطيع الأخصائيون وضع القالب القانوني لهذا البنيان السياسي ، ولا حرج عليهم أن يقتبسوا من الأنظمة المطبقة في دولة مشابهة بعد إشرابها روح الإسلام ..

إن العنصر الحاضر ليس عصر الدوليات المنثورة ، إنه عصر التكتلات الكبيرة القديرة على الحياة والمقاومة الذاتية !

إن العالم الإسلامي ضم أجناساً كثيرة ، من عرب وفرس وترك وهنود وزنوج ... إلخ وهي أجناس سعدت بهذا الدين ، وأرضت به ربها ، وحققت به وجودها ، ولكننا

نقول بصراحة وصرامة : الإسلام استفاد سياسياً وثقافياً من فضائل هذه الأجناس ،  
كما نكب ثقافياً وسياسياً من معايبها الأخرى !! ..

ولما كنت عربياً مسلماً فإنني سوف أتحدث عن بنى قومي وأتحدث إليهم ..  
ما هذه العروبة التي اخترعواها ، وكابرها بها الإسلام ، وحسموا الولاء له ،  
وجعلوا قوميتها فوق الدين ، وبعثها بعيداً عن هداه؟ ..

هل العرب بلا إسلام يصلحون لشيء؟ أو يقدمون للإنسانية أى شيء؟  
تفرست في وجوه العربين الجدد ، وراثبى منهم ضغف على محمد ، وهو أعلى  
قمة في التاريخ واستهانة ب أصحابه ، وبما حملوا للعالم من وحى! أكان مطلوباً من هؤلاء  
الأصحاب ألا يبلغوا القرآن؟ وأن يتلوا على مسامع الناس هراء عمرو بن كلثوم :

إذا بلغ الرضيع لنافطاما

تخرُّلَهُ الْجَبَابِر ساجدينا!

لَمَذَا؟ أَيْهَا الْأَبْلَه؟

لا حياة للعرب ، ولا شرف ، إلا بالعودة إلى سيرة أجدادهم الأقدمين ،  
والإخلاص للإسلام عقيدة وشريعة ، واستبطان أدبه ، والتزام هدفه ، والاستقامة  
على صراطه المستقيم ..

أما أن يعود البعض إلى قبر مسيلمة ، ينشده العودة إلى الحياة ، ويطلب منه قيادة  
صحوة عربية جديدة ، فهو لا يألف أمه إلا خبلا ، ولن يزيد العالم إلا سخرية بها ...  
ولما ترك العرب تقاليد الإسلام السياسية ، وتقوى الخلافة الراشدة ، وسلوك  
الفقهاء الكبار ، ماذا صنعوا؟

استحبوا تقاليد المفاحرة والمنافرة ، والذهب بالأباء ، واسترخاص الدماء ، فإذا الشعوب  
في أرجاء الدنيا تنفس بحرية ، وتعترض حكامها في طمأنينة وثقة ، وتهتف ضدهم إذا  
شاءت .. أما العرب ، فإن حاكما واحدا يقدر على سحق عشرات الآلوف لتكون العزة  
لغير الله! ومع هذه الفتكات الرهيبة يتواصى بقية العرب بالسكتوت المطلق !

أظن العرب في جاهليتهم الأولى لم يبلغوا هذا الدرك من النذالة ! .

إنه لن تقوم دولة الإسلام الكبرى إلا إذا اعتنق العرب الإسلام من جديد ،  
وكرروا ما صنع سلفهم الأول ، وإلا ذهب الله بهم وأتى بخير منهم .

## ٥٦. يوجل الناس من الحكم الديني، وعودة الخلافة؟ فهل هناك ما يدفع لهذا الوجل؟

عندما يتخذ التعصب الديني قناعا له من الحرية الفكرية فإن الأمر يستحق كل ازدراء ومن حق المسلمين أن يسألوا : لماذا نالت «إسرائيل» الرضا التام بوجودها وهي تقوم على أساس يهودي صرف؟ وترسم حدودها وفق مخطوطات التوراة؟ إن الشرق والغرب كليهما اعترفا بحقها في الحياة ، بل لم يعترفا بحق العرب في «بقاء جزئي» إلا بعد الاعتراف بهذه الدولة الدينية؟ ..

لماذا قامت «للفاتيكان» دولة توجه أغلب نصارى العالم وتملك القوة الاقتصادية الثالثة - بعد أمريكا وروسيا - وتضع سياستها الرتيبة لتنصير الشعوب الأخرى وفي طليعتها المسلمون؟

إن الحرب الصليبية التي شنتها قياصرة «روسيا» لم تدع الشيوعية ثمراتها ، بل ضمت إلى الأقطار الإسلامية المفتوحة «أفغانستان» !

والحرب الصليبية التي شنتها الدول الغربية تركت في الكيان الإسلامي نزيفا طائفياً وثقافياً يوشك أن يقضي عليه !

فإذا تحرك المسلمون ليحموا كيانهم ، ويجددوا دولتهم قيل لهم : يجب أن يتبعد الإسلام عن السياسة ، فنحن نوجل من الحكم الديني !! ومن عودة الخلافة الإسلامية! الحق أن هذه صفقة مستغرة ! ..

إن الذي نوجل منه ، ويوجل منه كل عاقل ! هو عودة الاستبداد السياسي ! أو تولى رجل الحكم وهو يزعم أنه ذو صلة خاصة بالله ، أو أن الروح القدس حل فيه ويتعاون معه !!

والخلافة الرشيدة برئاسة من هذا الجنون المقدس ، وتصريحات رجالها واحداً واحداً يتمنى لو يقولها اليوم أعظم رجال «الديمقراطية» المعاصرین ..

ألم يقل أبو بكر : إن أحسنت فأعينوني ، وإن زغت فقوموني؟ وعندما يلى الأمر

يقول : أيها الناس كنت أحترف لعيالى (أكسب قوتهم) فأنا اليوم أحترف لكم ،  
فافرضوا لي من بيت مالكم !

ويجيء بعد أبي بكر عمر ليقول للناس في المسجد الجامع : إذا وجدتم في  
اعوجاجا فقوموه ، فيسمع من بين الصنوف صوت يقول : لو وجدنا فيك اعوجاجا  
لقومناه بسيوفنا ! فيكون جواب عمر : الحمد لله الذي أوجد في المسلمين من يقوم  
اعوجاج عمر بسيفه !

وفي رواية أن عمر خطب فقال : يا معاشر المسلمين ، ماذا تقولون لو ملت برأسى  
إلى الدنيا هكذا ؟ فشق الصنوف رجل يقول وهو يلوح بذراعيه كأنهما حسام  
مشوق : إذن نقول بالسيف هكذا ...

فسأله عمر : إياى تعنى ؟ فيجيب الرجل : نعم إياك أعنى بقولى ! فيرد عمر :  
رحمك الله الحمد لله الذي جعل فيكم من يقوم عوجى .

ويجيء دور عثمان ، الخليفة النبيل المظلوم ، الذي يقول للناس : «إن وجدتم في  
كتاب الله أن تضعوا رجلى في القيد فضعوهما» ..

وقد كان عثمان قديراً على استصراخ عشيرته ، وإعمال السيف في محاصريه  
لكن الرجل الحيى الرقيق قبل أن يموت دون أن يستبيح قطرة دم لمسلم !! .

ويتولى على الخلافة فيقول : إنما أنا رجل منكم لى ما لكم وعلى ما عليكم ! ويقول :  
ليس لى أمر دونكم ويقول لصاحبه : إياك والاستئثار بما الناس فيه أسوة - سواء .

ولما آلت الخلافة إلى عمر بن عبد العزير ميراثا من أجداده بنى أمية كره الرجل  
الكبير هذا الوضع الذى يرفضه الإسلام ، وخرج إلى المسجد الجامع يقول للناس :  
لقد ابتليت بهذا الأمر على غير رأى منى ، وعلى غير مشورة من المسلمين ، وإنى  
أخلع بيعة من بايعنى ، فاختاروا لأنفسكم !

فرد الجماهير بصوت واحد : بلى إياك نختار يا أمير المؤمنين ...

هذه هي الخلافة الراشدة ، التي أمرنا أن نستمسك بسنتها ، أترى واحدا من  
رجالها يعرف الحق الإلهى للملوك ؟ أو يظن نفسه فوق الأمة قيد إصبع ؟ ويحسب  
الحكم بقرة حلوها تدر عليه وعلى أسرته وأتباعه ؟

أترى واحدا منهم نكل بمعارض أو ضيق عليه الخناق أو حرمه حقا له ؟ ..

والداهية الدهياء فى عصرنا هذا متحديثون عن الإسلام لا فقه فى الدين ، ولا بصر لهم بتاريخ المسلمين يصورون الحكم الإسلامي تصويراً منكراً ، ويقررون أحكاماً ما أنزل الله بها من سلطان ، يقولون : الحكم المسلم لا تقيده الشورى ، ولا يسمح بأحزاب معارضة ، ولا يعترف بمبدأ الانتخاب ، وحق الكثرة فى فرض نفسها !!

إنهم يدافعون عن الفرعونية والهرقلية ، و يؤيدون الحجاج والسفاح وكل مفتات على الأمة .. إنهم ناس يستمدون فقههم كله من تاريخ الخلافة غير الراشدة ، والملوك الذين حكموا الإسلام ولم يحكمهم الإسلام ...

وهم بفكرهم وسلوكهم امتداد لزؤاية الانحراف الثقافى والسياسى فى التاريخ القريب والبعيد ، وبعضهم له إخلاص الدبة التى قتلت صاحبها ، وللبعض الآخر باع طويلاً فى الارتزاق والأكل على موائد الحاكمين !! ...

علماء الدين عندنا يقولون فى الأخبار المروية عن رسول الله ﷺ : إن الراوى الثقة إذا خالف من هو أوثق منه عد حديثه شاداً ورفض . وإذا كان الراوى ضعيفاً، ونقل ما يخالف الصحيح عد حديثه منكراً أو متروكاً ورفض ! ..

فما نقول فى ناس يرسمون صورة الإسلام من أحاديث شاذة أو منكراً أو متروكة؟ وفي أي مجال؟ فى ميدان الحكم ، أو لمظاهره فرد مستبد؟ ..

روى المحدثون عندنا هذا الحديث الضعيف ، نذكر نصه ثم نعلق عليه! رروا بصيغة التعریض أن النبي ﷺ قال: «السلطان ظل الله في الأرض، يأوي إليه كل مظلوم من عباده، فإن عدل كان له الأجر و كان على الرعية الشكر، وإن جار أو حاف أو ظلم كان عليه الوزر، وعلى الرعية الصبر».

هذا الحديث الضعيف مخالف بسنن صحيحه كثيرة منها «لتأخذن على يد الظالم، ولتأطرنه على الحق أطرا، ولتقصرنه على الحق قصرا، أول يضر بن الله بقلوب بعضكم على بعض ثم ليلعنكم كمالعنهم».

ومنها : «أن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أو شك الله أن يعذبهم بعقاب منه» .

ومنها أحاديث تغيير المنكر براتبه الثلاث ..

و ظاهر الحديث الضعيف مرفوض من ناحيتي الشكل والموضوع ، وهو إما منكراً أو متروكاً! ومع ذلك نقله وروج له بعض المرتزقة من المتحديثين عن الإسلام ..

ونسارع إلى القول بأن الأخذ على يد الظالم ليس باغتياله ، بعد محاكمة فردية له من بعض الناس ..

التصرف الإسلامي الوحيد مد رواق الحكم الشورى والمعارضة الحرة ، فمن رأى من الحاكم عوجا حدث الناس عنه ، وشرح للرأي العام موقفه ، فإن أيده الناس أسلقوه في انتخاب صحيح ، وجاءوا بخير منه .

قال لي غلام ساذج : إنك تعرف بالنظام الانتخابي ، وتقرر رأى الكثرة مع أن القرآن ذم الكثرة في مواضع كثيرة ! قلت : أى كثرة تلك التي ذمها القرآن ؟ إذا قال الله تعالى : ﴿إِنَّ السَّاعَةَ لَا تَبْيَغُ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(١)</sup> أو قال في آية أخرى : ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> . كأن معنى النظم القرآني الكريم أن أغلب المسلمين منافقون وجهاء ..

قبح الله فهمكم ! إن النبي ﷺ كان يرى في معركة أحد استدرج المشركين إلى داخل المدينة ، والقضاء عليهم في حرب شوارع ! بيد أن الكثرة من أصحابه أبت إلا الخروج إليهم في العراء ، فنزل على رأيهم وهو كاره ، فلما رأوا أنهم أكرهوه على الخروج عرضوا عليه أن ينفذوا خطته ، فأبى ! ..

فهل كانت كثرة الأصحاب جاهلة ، أو غير مؤمنة ؟

كان عليه الصلاة والسلام - كثيرا ما يقول : «أشيروا على أيها الناس !» فهل حاكمكم الذي ترون ألا تقيده الشورى . وألا يلتفت إلى الكثرة ، أرشد من صاحب الرسالة العظمى وأعقل ؟

إن غباءكم في فهم القرآن والسنة لا يستفيد منه إلا أعداء الإسلام ، وعشاق الفرعنة من الحكام !

عندما نطلب عودة الخلافة الإسلامية ، وقيام حكم للكتاب والسنة ، فنحن نرنو إلى المبادئ الشرفية التي وعاها عهد الخلافة الراشدة ، ونريد تجنب أخطاء السلاطين ، والانتفاع بكل جهد إنساني للخلاص من الاستبداد والمستبددين .

. (٢) غافر : ٥٧ .

. (١) غافر : ٥٩ .

## ٥٧. متى تقام الحدود؟ وهل هي صالحة لكل عصر؟

الإنسان ليس ملاكاً معصوماً ، ومن ثم لا تستغرب وقوع الخطأ منه ، وإذا أخطأ فلا ينبغي أن نبادر إلى قمعه بوحشية ، وإظام حاضره ومستقبله ..

والشارع الأعظم يعلم هذه الطبيعة البشرية ، ويهدى لها طريق التوبة والتسامى ﴿وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا﴾ (٢٧) ﴿يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخْفِفَ عَنْكُمْ وَخُلُقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا﴾ (١) .

هذه حقيقة لا ريب فيها ، وهناك حقيقة أخرى لانتساحها .. إن كل امرئ يجب أن يعيش آمناً في سربه ، وافرا في دمه وماله وعرضه ، وإن انحرافات المخطئين لا يجوز أن تتحول إلى وباء يعصف بالأمن ويحتاج الحرمات !

والإسلام عندما يضع عقوبة خطيئة ينظر إلى هاتين الحقيقتين .

قد يغدر العاصي ويلتمس له الدواء! ولكن لا يأذن أبداً للجريمة أن تعكر الصفو ، وتنشر الخوف .

ومن أجل ذلك وضع الحدود ، ودرأها بالشبهات ، ووقفها بالتوبة إذا رأى القاضى (٢) . إن من تورط فيها ثائر على نفسه ، نادم على سقطته ، وإن عودته إليها مستبعدة ، وإن مستقبله هو الصلاح والاستقامة ..

إن النبي ﷺ حاول أن يشنى ماعزا - غفر الله لنا وله - عن اعترافه ، ورأى أن توبته تطهره ، ولكن الرجل كان مهتاج الأعصاب لما بدر منه ، وأراد أن يظهر نفسه بالرجم فتركه النبي الكريم وما يريد !

على حين أذن لمن صلى معه ، أن ينصرف بما اقترف ، فقد طهرته صلاته أو اعتبرت توبة له ..

لكن إذا اضطرب حبل الأمن ، أو رأى القاضى أن المذنب قاس مخوف الغدر ، فإن الحفاظ على المجتمع ، ومؤاخذة المجرم الجسور توجبان الضرب على يده وحماية الناس من شره ...

(٢) نحن نتابع أبو تيمية في هذا الكلام ونرى الحق معه .

(١) النساء : ٢٧ ، ٢٨ .

إن الحدود حق ، وإقامتها - بصورتها الشرعية - مطلوبة إلى آخر الدهر ، وما يقال عن قسوتها ضرب من الهراء ، ونحن نستبين ذلك كل الاستبانة عندما نتوسم أحوال المجتمعات التي أنكرتها أو تركتها ..

يقول الصحفي أنيس منصور : «إذا سرت في شوارع «أمريكا» فلا تحمل فلوسا كثيرة ، فقد يستوقفك أحد الزنوج وفي يده سكين . وإذا ذهبت إلى محل لشراء شيء فلا تخرج من جيبك مالاً كثيراً للسبب نفسه ، إن الأميركيين يتعاملون بالبطاقات المالية ودفاتر الشيكات ولا يحملون مالاً ... وفي الفنادق يطلبون منك أن تضع فلوسك عندهم وإلا فأنت المسؤول إذا سرقت أموالك أو أشيائك الثمينة ! وقد تجد مكتوباً على باب الحمام :أغلق عليك الحمام من الداخل ، وإذا هاجمك أحد فاطلب رقم كذا بسرعة !

وهم ينصحونك ألا تمشي وحدك في الشوارع فإذا اضطررت إلى ذلك فكن متوجهما بادي القوة ، حتى لا يظن بك الخوف! .

قال : «ونزلت أتمشى وحدى قريباً من البيت الأبيض ، وكان الشارع خاليا تماماً من المارين ، وفجأة وجدت رجلاً يتوكأ على عصاه ، استوقفنى وسألنى : كم الساعة؟ فتوقفت أنظر في ساعتى ، فإذا هو يخرج سكيناً من بين ملابسه .. فأعطيته الساعة! ونظرت فإذا هو يزيل القناع عن وجهه وبيدو شاباً صغيراً !! لم يكن شيئاً ولا زنجياً ، وضحك وضحك .

وبينما أنا أنظر إلى الشاب إذ قفز إلى جواري شاب آخر . فرفعت يدي إلى أعلى ، مظهراً أنه ليس معى شيء ، فأشار إليه - اللص الأول - من بعيد ، فتركنى ! . وعرفت أن الزنوج ليسوا وحدهم قطاع الطرق في أمريكا»! .

لقد فقد هذا السائح المصري ساعته ؛ لأنه سرى وحده ، فالآن مفقود في العاصمة الكبيرة ، لا أرتتاب أن السارى لو كان أتشى لفقدت مالها وعرضها جميعاً ، وإذا قاومت مغتصبها فقدت حياتها !

وقد يكون القتيل رب أسرة لا يعود إليها !

والحديث عن قلب يخسى الله أو يهاب لقاءه حديث خرافه! فقد انقطع التيار الكهربائي في المدينة مدة طويلة ، فنهبت أغلب التجار والعارض في الظلام العارض ، إن وجود الضمير مرتبط برجل الشرطة وحده! ما أشرف هذه الحضارة! .

وعجبت لعمي القانون عندما قرأت أن لصاً أطلق النار على جندى كان يطارده ،  
ثم قبض بعد لأىٍ على اللص ، وأودع السجن ، وقضى الأمر !  
ماذا حدث ؟ إن عقوبة الإعدام ملغاً ؛ لأن القصاص وحشية !!

إنه لا يقر الأئمان ، ويمنع الإجرام فى هذه البلاد إلا إقامة الحدود ، الحدود وحدتها هي  
الدواء قد تكون نجد والمحاجز أقل حضارة من الولايات المتحدة ، بيد أن ظلام الإرهاب  
والإجرام والتوجس والفزع لا وجود لها في هذه الأرجاء الفيحاء ، ما السبب ؟ إقامة الحدود .  
لو أن عربة محمولة بالذهب مشت من شمال اليمن إلى أول الشام ما فكر أحد  
في اعترافها ، إذ الناس رجلان إما خائف من الله فهو يعاف أكل السحت ، وإما  
خائف من شريعته فهو واقف عند حده ، لا يتعرض لقطع اليد ، ولا لقطع العنق !  
أرى أنه لا يحنو على الجرم ولا يعطى القصاص إلا خائف منه على نفسه ! .

لقد قلت في مكان آخر : إن رب الحياة الخبير بدورها ومتاهاتها وضع رسمًا لعالم  
الطريق إذا التزمه الأحياء لم يضلوا ، فما معنى الإعراض عنه ؟ إن المصنع الذي أخرج  
الآلة وضع تعليمات بطريقة استخدامها ، فلماذا نرفض هذه التعليمات ؟  
إن خالق البشر أنزل أحكاماً محددة ، وقال لنا ونحن نسمعها : ﴿يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ  
أَن تَضْلُلُوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ (١) . فماذا نبغى ؟  
﴿أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ بُوقُونَ﴾ (٢) !

يظن بعض الجهل أن الحدود نقطة ضعف في الشرائع السماوية ! ونسوا أنهم سوف  
يعانون القلق والتروع ماداموا يأبون إقامتها ، ولن يستريحوا إلا بعد إعلان السمع والطاعة .  
إن الحدود المقررة تعد على الأصابع ، ويخيل إلى أن تطبيق حد ما على أي  
إنسان يرتبط بقدر غالب ، ولا شرح ما أعني ، إن الله يعلم ضعفنا ، ويتجاوز كثيراً  
عن هفواتنا ، ولو أخذ المرء بأول عشراته ما نجا أحد من عقابه ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ  
النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَآبَةٍ﴾ (٣) .

إنه يمهل ويمهل ، حتى إذا فاض الإناء فضح وألم ! . وذلك ما أشار إليه «عمر»  
عندما استغاثته امرأة «يا أمير المؤمنين» ابني سرق وهذه أول مرة ، فقال لها : كذبت  
إن الله لا يفضح عبده لأول مرة !!

(٣) النحل : ٦١ .

(٤) المائدة : ٥٠ .

(١) النساء : ١٧٦ .

نعم إن الله يستر كثيراً حتى إذا توقع المرء وتبجح جره سوء أدبه إلى مصيره .  
ومع ذلك ، فإن الذى شرع الحدود ندب المؤمنين إلى الستر على المنحرفين ،  
ومنهم فرصة متاب ! لعلهم يرجعون ! فعن سعيد بن المسيب أن رجلاً من قبيلة  
أسلم اسمه «هزال» شكا رجلاً إلى رسول الله ﷺ ، متهمًا إياه بالزننى ، فقال له  
النبي ﷺ : «يا هزال ، لوسترته بردايك لكان خيرًا لك»! ..

وكانت هذه الشكوى قبل نزول آية القذف ، وإلا بحلده النبى ثمانين جلدة ..  
والغريب أن الرجل المشكو الذى أمر الرسول بسترته ، هو «ماعز» المؤمن التائب  
الذى أبى إلا أن يموت مطهراً ، كان الرسول الكريم ألهم الدفاع عن رجل صالح يكره  
الإثم ، ويضيق باقترافه ، وإن وقع فيه !!

وفى إقامة الحدود جاء عن أم المؤمنين عائشة - رضى الله عنها - قالت : قال  
رسول الله ﷺ : «ادرعوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم ، فإن كان له مخرج  
فخلوا عن سبيله ، فإن الإمام إن يخطئ فى العفو خير من أن يخطئ فى العقوبة .  
وقد كان حد السكر على عهد رسول الله ﷺ ضرباً مهيناً يوقع بالعربيد الذى  
قبض عليه ، ثم رأى الصحابة بعد أن يجلد السكير أربعين أو ثمانين جلدة .

أما حد السرقة فهو قطع اليد ، ولم يقل أحد ، إن الجائع تقطع يده إذا سرق ما  
يقوته إنما تقطع يد البطل المعتدى على كسب الآخرين وكدهم ، والذى يبني  
سلوكه على الظلم والإفساد ، ولا أرى سبباً لاحترام هذه اليد ، وتركها تؤذى وتتفجر  
الناس فى حقوقهم ..

أما المسلحون المظاهرون على النهب والسلب ، المتعاونون على الإثم والعدوان  
وقطع الطريق وإشاعة الفوضى ، فإن قتلهم حق ..

بقى أن نقول : إن عقوبة الزنى صعبة التنفيذ ، فإن المجرى بأربعة شهداء يرون  
وقوعها يكاد يستحيل . إلا إذا كان الجرمان فى طريق عام ، عاريين مفضوحين لا  
يبالayan بأحد !

وعندما يتحول امرؤ إلى حيوان متجرد على هذا النحو الخسيس ، فلا مكان  
للدفاع عنه أو احترام إنسانيته ..

## ٥٨. ما الضرائب في الإسلام، وما نظمها؟

سمعت كلمة من صديق عاش في أوروبا ردحاً من الزمن عجبت لها ولم أنسها ،  
قال : إن يوم إقرار الموازنة العامة للدولة يكاد يكون يوم عيد ! الفرحة عامة ، والبشر  
باد على الوجوه !

قال : وفي بعض البلاد يقال لداعي الضرائب : ادرسوا تفاصيل الإنفاق . انظروا  
أين وضعنا ما أخذنا منكم من مال !!

لقد روعيت المصلحة العامة بأمانة وسدت الثغرات ، وكفلت مدارس ومستشفيات ،  
وفرحت طوائف ، وتحققت أمال .. إلخ ، نعم أخذ المال بحق وأعطي بصر ، وزع بعدل ،  
فهناك لا تفرض ضريبة إلا بموافقة نواب الأمة ، ولا تصرف إلا بهذه الموافقة ..

ذكرت أنين «سديف» الشاعر الذي انضم إلى ثورة النفس الزكية وهو يقول :  
«اللهم قد صار فيؤنا دولة بعد القسمة - أى استأثر الأغنياء به فهو دولة بينهم -  
وإمارتنا غلبه بعد المشورة - يشكو الاستبداد السياسي -

واشتريت الملاهى والمعازف بسهم اليتيم والأرمدة - سوء التصرف في المال العام -  
وحكم في أبشار المسلمين أهل الذمة ! - فهم نعم العون للأمير الجائر -  
وتولى القيام بأمرهم فاسق كل محلة - هكذا تقع الطيور على أشكالها .  
اللهم قد استحصد زرع الباطل ، وبلغ نهيه ، واستجتمع طريده .

اللهم فاقفتح له من الحق يدا حاصلة تبدد شمله وتفرق أمره ، ليظهر الحق في  
أحسن صوره ، وأتم نوره » ...

مالى وهذا الأنين القديم؟ إن الشجا يبعث الشجا .. كأن الزمان أو كأن الحاضر  
صورة الماضي ، في عالمنا الإسلامي المهيض !!

يقصد بالضرائب المال الذي تأخذه الدولة من الجمهور في صور شتى ليعود ذلك  
المال مرة أخرى إلى الناس في صورة خدمات عامة وضمانات لوجود الأمة  
ورحائها ، وصون مصالحها ودعم القائمين عليها .

ومن هنا كان أداء الضريبة لابد منه وكان التهرب منه ، أشبه بالخيانة الوطنية ..  
وفي البلاد الراسدة يندر كل الندرة أن تذهب حصيلة الضرائب في إجابة شهوة  
خاصة ، من أجل ذلك ينظرون إلى المتهرب من الضرائب على أنه ارتكب ما يحرمه  
من المناصب الكبرى وما يصمه بأرداً التهم ! ..

وقد فرقنا في كتاب آخر بين الضريبة والزكاة ، فإن الله فرض الصدقة تطهيرًا  
للنفس من رذيلة الشح ومساعدة للفقراء على رد الضائق والأزمات ، وإسهاماً في  
الدفاع عن العقيدة ... إلخ .

وحدد القرآن الكريم مصاريف الزكاة في ثمانية أصناف لا يجوز أن تدعوها إلى غيرها ..  
أما دائرة الضريبة ، فهي أوسع مصادر ومصارف ، ومن حصيلة الضرائب ينهض  
الكيان السياسي والعسكري والحضاري للأمة ، ومنها ينفق الجهاز الإداري .

وقد تكثّر الضرائب وترتفع نسبتها خصوصاً أيام الحروب حتى تصل إلى ٩٠٪ من  
الدخل العام ..

أما الزكاة فموكول إليها ابتداء القضاء على البأساء والضراء ، ومن مصارفها  
الثمانية سهم قد يوجه للجهاد العسكري! لكن مغامر الجهاد قد تتدلى لتشمل المال  
كله ، والنفس معه ..

ولعلك ترى من هذا أن ثمة تشابكاً بين دائرة الضريبة والزكاة مع انفراد كل  
منهما ب مجال تختص به !

والأم الكبرى - خصوصاً من لها نشاط عالمي - تفتّن في وضع الضرائب وتعدّيد  
أوعيتها وتقرن ذلك بأهداف قومية مباشرة وغير مباشرة .

والإسلام حدد نسب الزكاة ، ومستحقاتها ، لكن النشاط الإسلامي العالمي المتعدد يفرض  
على المسلمين بذلاً لا يقف عند حد كي يبلغوا رسالات الله ، ويحسنوا الدفاع عنها ..

وقد تأملت في مطالب التربية والتعليم ، ومطالب الدعوة والثقافة ، ومطالب  
الأسطول البحري والجوي ، ومطالب الجيش وأسلحته الكثيرة ومطالب الصناعات  
المدنية والعسكرية ... إلخ فوجدت أن ذلك يتطلب أموالاً لاتغيب منابعها -  
فأدراكـت معنى قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَآمْوَالَهُمْ﴾ (١) ..

(١) التوبة : ١١١ .

وقوله : ﴿أَنفِرُوا حِفَاً وَثِقَالاً وَجَاهُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> ..  
ويظهر أن كلمة «النفقة» تشمل الصدقات المفروضة والنافلة ، وتشمل أنواع  
البذل التي يفرضها العمل لله في شتى الميادين .

وربما تمر بال المسلمين أيام يتكلّفون فيها بإنفاق ما يزيد على حاجاتهم الخاصة ،  
لا يستبقون شيئاً استجابة للآية الكريمة : ﴿وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ﴾<sup>(٢)</sup> ..  
وهذا ما يقوم به الجهاز الضرائي! وقد تكون كلمة ضريبة بغية إلى الناس!  
وعلة ذلك فيما بلوت فساد الحكم في أغلب الأقطار الإسلامية ، والتبذير الشيطاني  
في المال العام ، وقدرة الخائنين على العَبْ من دون حساب ..

وقد رأينا أن الدول الأخرى معافاة من هذا البلاء ، وأن ما يؤخذ من دافعى  
الضرائب ينفق في أرشد مواضعه ، ويراقب بعيون نافذة حادة ..

وهكذا نرى المكثرين والمتاجرين يرعون مصالح أنفسهم ، ويعطون دون من ﴿وَمَا  
يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يُكَفَّرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ﴾<sup>(٣)</sup> .

وقد كنت فيما كتبت صدر حياتي أرى ذلك من مقتضيات الفطرة ، وأفهمه من  
ظواهر الرأى ، ثم وجدت أن فقهاءنا استنبطوه من القواعد المقررة في الشريعة! قال  
الأستاذ الشيخ يوسف القرضاوى إنه يمكن «إذا قبضت ظروف الحرب فرض ضرائب  
على القادرين وأهل اليسار لتمويل الجهاد ، وإمداد الجيوش وإعداد الحصون ، وما إلى  
ذلك من احتياجات الحروب! إن الشرع يؤيد ذلك ويوجبه كما نص على  
ذلك الفقهاء ، وإن كان كثير منهم في الأحوال المعتادة لا يطالب الناس بحق في  
المال غير الزكاة» واستدل الغزالى على ذلك بقوله : «لأننا نعلم أنه إذا تعارض شران  
أو ضرaran ، قصد الشرع إلى دفع أشد الضررين وأعظم الشررين !

وما يؤديه كل واحد منهم - يعني المكلفين بهذه الضرائب - قليل بالإضافة إلى  
ما يخاطر به من نفسه وماليه لو خلت بلاد الإسلام عن ذى شوكة يحفظ نظام الأمور  
ويقطع مادة الشرور» .

قال الدكتور القرضاوى . «مثل ذلك فك أسرى المسلمين ، وتخليصهم من قيود  
الكافرين وإذلالهم ، مهما كلف ذلك من أموال! قال الإمام مالك : يجب على كافة

(٣) آل عمران : ١١٥ .

(٢) البقرة : ٢١٩ .

(١) التوبة : ٤١ .

المسلمين فداء أسراهם وإن استغرق ذلك أموالهم ، ذلك ؛ لأن كرامة هؤلاء الأسرى من كرامة الأمة الإسلامية ، وكرامة الأمة فوق الحرمة الخاصة لأموال الأفراد» .

وهذا منطق سديد هدى إليه الفقهاء والدعاة وال媦جهون في تاريخنا العلمي ، وسارت عليه الأم الآن شرقاً وغرباً ، فالحكومات الوعية قد تجعل من الضرائب شريان حياة كما تجعل منها أحياناً جراحة شفاء وتحميل ..

رأينا الضرائب تزداد على أسباب الترف وأدوات الزينة ولا بأس في ذلك فالحصيلة ستكون سناداً للفقراء والمعوزين ..

ورأينا الضرائب تفرض على المنتجات الأجنبية حماية للصناعة الوطنية ، وهذا حسن ، وقد نهضت في الهند صناعات توشك أن تتحقق الاكتفاء الذاتي للهند ، بسبب الضرائب الصارمة التي أوجبتها الدولة .

وإذا أكره الجمهور على استخدام أدوات أو سلع غير جيدة ، فإن سنة الارتفاع ستصل بها إلى المستوى المشود يوماً ما .

على أية حال لابد أن نذكر أن الدولة الإسلامية مربوطة بمبادئ وآداب وأهداف لا يمكن تجاهلها ، في الداخل والخارج على سواء! وربما بلغت الدولة بعض غاياتها بوسائل قريبة ، كما حدث من تأخّر بين المهاجرين والأنصار على عهد رسول الله ﷺ ، أو على نحو ما فكر عمر بن الخطاب عندما قال : لو لم أجد للناس ما يسعهم إلا أن أدخل على أهل كل بيت عدتهم فيقاسموهم أنصاف بطونهم ، حتى يأتي الله بالحياة لفعلت ! فإنهم لن يهلكوا على أنصاف بطونهم !! ..

لكن هذه الوسائل قد تصعب الآن ، والدليل المحتوم عنها هو الضريبة التي تمكّن الحكومة من مباشرة الإطعام والإيواء ، وإمداد المحتاجين بما يسعفهم ويصونهم مادياً وأديرياً .

وما يقال في مطالب السلام يقال مثله في مطالب الحرب ، لاسيما وقد أحاطت بنا الذئاب من كل فج وسمع لعوانها طنين رهيب ! ..  
ولن يأسى مؤمن على مال يذهب في هدف شريف ..

## ٥٩. كيف يحقق الإسلام التوازن الاقتصادي في المجتمع؟

لا يرتاب عاقل في أن الإسلام منح الفرد حق التملك مادام السبب مشروعًا ، قال الله تعالى : ﴿أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلْتُمْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالُكُونَ﴾ (٧١) وَذَلِّلَنَا هَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢) وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافِعٌ وَمَشَارِبٌ أَفَلَا يَشْكُرُونَ﴾ (١) .

وقد رغب الواجبين أولى السعة أن يؤتوا غيرهم ويشرکوهم في نعمة الله لديهم ﴿وَأَتُوهُم مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ﴾ (٢) .

ورھب - سبحانه - من تسليط اليد السفيهه على المال طريقه في العبث ، وتهدد المصالح المرتبطة به القائمة عليه ﴿وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَاماً﴾ (٣) .

ونادي تبارك اسمه جماهير المؤمنين أن يستعنوا عن الحرام ، وألا تكون معاملاتهم انتهاياً وشرها ، بل يجب أن تكون عن طيب نفس ، وعن رضا قلبي ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بِيَسْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ﴾ (٤) الواقع أن ازدهار العمران وتقد الممالك ، وتضاعف الإنتاج إنما يجيء مع سباق الحوافز الخاصة ، ورغبة البشر في الكسب ، والمزيد من الكسب ، لأنفسهم وأولادهم .. وقد أقر الإسلام حرية التملك ، وإن كان قد أثقلها بالقيود التي تمنع سطوة الأنانية ، وطغيان الاستغناء ..

والشيوعية تلعن الملكية الخاصة ، وتجعلها مسؤولة عن المظالم الاجتماعية قد يها وحديثها ! .

(١) يس : ٧١ : ٧٣ .

(٢) النساء : ٥ .

(٣) النساء : ٣٣ .

(٤) النساء : ٢٩ .

وقد تكونت للشيوخية بشقيها الاقتصادي والفلسفى الإلحادي دول كبيرة ، والذى يعنى أنا المسلم المؤمن بالله وكتبه ورسله - أمران : أحدهما أهم وأخطر من الآخر .

الأول:

إثبات معالم الإيمان جملة وتفصيلا فلا هوادة فى جحد الألوهية ، وإنكار الوحى الأعلى ..

الثانى:

احترام الملكية الصحيحة ، ورفض ما عدتها من تملك أساسه السحت والاغتصاب وضروب الاستغلال السيئ .

إنما أقرر ذلك ؛ لأن هناك أناسا يزعمون الإسلام - ويعلم الله ما فى قلوبهم - ثم يتخوضون فى مال الله تخوضاً رهيباً فلا يتركون منه إلا ما عجزوا عن حمله! ولا يبالون من أين اكتسبوا! ولا يرقون لضعف داسوه وهم يجمعون ولا يكترون لحتاج يرثون إليهم ابتلاء معونة !!

يقول أولئك : إنهم يحاربون الشيوخية ؛ لأنها ضد الدين!! وهم الطريق الموصى إليها والمجرى بها!! والدين الذى يذكرون بعده عن أخلاقهم وأعمالهم !

على أية حال نحن نحاجى عن الإسلام الذى يخرج الناس من الظلمات إلى النور ، ومن عبادة العباد إلى عبادة الله الواحد ، وتأبى أن تبقى رسالته العظمى فى وصاية نفر من المترفين والمتخومين ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمَّنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمُ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ۚ ۝ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ ۝﴾<sup>(١)</sup> .

ومن الصعب فصل الاقتصاد عن السياسة ، ومن هنا فإنك حيث تجد الخلل السياسى تجد الإثراء الحرام ، واستغلال السلطة إلى أبعد الأمان ، وسوق المغانم إلى الأقارب والأتباع والحواشى ..

وأرى أن طهارة الربع أصل عظيم لصلاح المجتمع ، وأن مصادرة الأموال التى سرقت من حقوق الآخرين تعيد إلى النفوس والأوضاع قدرًا كبيراً من الاستقرار والتوازن! إن رأى الأجنبى فى أساليب الربح والخسارة ، والغنى والفقير فى بلادنا ينكسر رءوس الدعاة ، ويلصق بالإسلام تهمًا هو منها براء .

\_\_\_\_\_. (١) القصص : ٥ ، ٦.

وقد سردننا النصوص في تحريم النهب والغش والاحتكار والاستغلال في أماكن من كتبنا ..

والمال المكسب من حلال يجب فيه حقوق شتى ، أولها الزكاة ، ومكانتها في الإسلام كبيرة ، والغاية منها قطع دابر اليساء والضراء ، وإبداء العون الذي يتحقق للفقراء الاكفاء الذاتي .

وتذكر قول الرسول الكريم : «ألا رجل يمنح أهل بيته ناقة تغدو بعس . قدح كبير . وتروح بعس ؟ إن أجره العظيم» .

أى توفر لأهل البيت مقداراً سخياً من اللبن في الصباح والمساء ، وبذلك تتم تغذيتهم ! إن الصورة المعروفة للزكاة يد تمتد ذليلة سائلة لتلتقي فتاتاً يسد حاجة اليوم ، ثم تكرر الضراعة والطلب لتسد حاجة الغد ، وهكذا دواليك !!

وتلك لعمر الله مستكريه ، إن الإسلام أول قاتل لاستخراج حق الله في المال ، ثم تولت الدولة إعطاء من ترى بهم حاجة ، لكن كيف تعطي وكم ؟ يجيب الدكتور يوسف القرضاوى على ذلك في تفصيل نقبيس منه هذه السطور<sup>(١)</sup> : «فهناك المذهب الذى رجحه الغزالى وهو مذهب المالكية وجمهور الحنابلة وبعض الشافعية وهو أن يأخذ الحاج ما يتتم كفایته من وقت الأخذ إلى سنة مستقبلة - أى نفقة عام كامل - قال الغزالى فهذا أقصى ما يرخص فيه من حيث إن السنة إذا تكررت تكررت أسباب الدخل ، ومن حيث إن الرسول الكريم ادخل لعياله قوت سنة ، والقائلون بهذا الرأى يذكرون أن كفاية السنة ليس لها حد معين تقف عنده «إِنْ كَانَتْ لَا تَتْمِمُ إِلَّا بِاعْطَاءِ الْفَقِيرِ الْوَاحِدِ أَكْثَرُ مِنْ نِصَابٍ، مِنْ نِقْوَدٍ وَحَرَثًا وَمَاشِيَةً أَخْذَ مِنَ الزَّكَاةِ ذَلِكَ الْقَدْرُ، وَإِنْ صَارَ بِهِ غَنِيًّا؛ لَأَنَّهُ حِينَ الدَّفْعِ إِلَيْهِ كَانَ فَقِيرًاً مَسْتَحْقَقًا» !!

ومن الطرائف التي ذكرها صاحب الكتاب الجليل «فقه الزكاة» أن الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز أمر من ينادي في الناس كل يوم : أين المساكين ؟ أين الغارمون ؟ أين الناكحون ؟ يعني طالبى الزواج الذين لا مهر معهم !! فإن بيت مال المسلمين يساعد على الزواج وإيتاء المهر !!

ثم ذكر الأستاذ رأيا آخر للفقهاء في القدر الذي يمنح من الزكاة ، هذا القدر ليس كفاية عام كما ذكرنا ، إنه كفاية العمر ، قال : «وهذا الرأى هو الذي نص عليه الشافعى في «الأم» ، واختاره جم غفير من أصحابه» .

(١) نعد نحن كتاب «فقه الزكاة» أعظم ما ألف في موضوعه في تاريخنا العلمي .

إن الإسلام دين طبيعي يحارب السرقة بتمويل الناس! ويحارب الزنى بتزويع الراغبين في العفاف! ويسرع تعاليمه المالية لتحقيق أهدافه الخلقية ، وضبط المسار الاجتماعي حتى لا يعوج أو يزيغ ..

على أن دائرة الزكاة مهما اتسعت فينبغي ألا تعدو بها حدودها ، قد تكون الزكاة عوناً للعجزين ، ولكنها مساعدة مؤقتة للعاطلين إلى أن يجدوا العمل !

وقد جاء في الحديث : «لاتجوز الزكاة على ذي مرة سوى» أي أن الرجل السليم الخلقة ، السوى الحواس والأعضاء يتوجه إلى العمل ليتكسب منه ويقوت أهله!

ولا ننسى أن الزكاة نفسها هي فضول من عملوا وكسروا وادخرروا ، فالعمل هو المصدر الأساسي للثروة ، وعلى الدولة أن تمهد ميادينه لكل قادر ، وأن تحارب البطالة بكل ما لديها من قوة ! ..

وأحدني مكلفاً بمصارحة قومي ، وإن ساءتهم هذه المصارحة ، إن غيرهم من الناس كان أجلد منهم على العمل ، وأبصر بأسبابه ، وأحيل على معالجته والنجاح فيه ونيل الغنى الباذخ منه ! ..

وقد تسألت عن سر ذلك؟ فوجدت أن تقاليد البدو تسللت إلى تعاليم الإسلام وتقاليد المسلمين فوقفت بأمتنا على حين تحرك غيرها وسبق سبقاً بعيداً.

والبدو يحتقرن الفلاحة ، ويزدرؤن الحرف ومجالس الأغراب ملأى بالمخاشرات والمنافرات والتطاول بالرياسة ، والتزه عن عدد من الصناعات !

فالفرزدق يهجو جريراً لأن أباه حداد! أما مجاشع جد الفرزدق فلا تدرى مما يأكل؟ .. وإلى أمد قريب كان ابن عمدة القرية أصل من ابن طبيب القرية! أو ابن شرطتها! واليد الملوثة بالنفط والقار مؤخرة عن اليد التي تقبض النقود حصيلة كدح هذا وذاك !! وربما وصل هذا التفاوت إلى عقود الزواج فعد ابن هذا ليس كفءاً لبنت ذاك ، ونسب ذلك كله إلى الإسلام ..

إن المجتمع الإسلامي يجب أن يعاد تشكيله وفق القانون الإلهي الفذ ﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَيِّرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ...﴾<sup>(١)</sup>.

أما عوائد المترفين والقاعددين فلتطرح معهم إلى الجحيم .

(١) التوبة : ١٠٥ .

## ٦٠. ما موقف الإسلام من نظام المصارف الحالي وما البديل الذي يقدمه؟

المتأمل في أعمال هذه البنوك يجد بعضها حلالاً محضاً، والأخر حراماً لا ريب فيه، وهناك أعمال يمكن بتعديلات يسيرة أن تأخذ الصورة المشروعة.

ومن هنا شرع الاقتصاديون المسلمين يرفعون قواعد المصارف على أساس من الفقه الإسلامي، ففي هذا الفقه عقد المضاربة الذي يتم بين الخبرة من ناحية ورأس المال من ناحية أخرى، كما أن في هذا الفقه قواعد مهدهة للصرف والحوالات والضمان والوكالة وغير ذلك.

ثم إن جماهير المسلمين راغبة كل الرغبة في أن تبعد طعمتها عن الشبهة فضلاً عن الحرام؛ لذلك ما كادوا يسمعون عن مصرف إسلامي حتى سارعوا إلى الإسهام فيه! وقد نهضت الآن عدة مصارف في وجه مقاومة منظمة من البنوك العالمية التي لا يسرها محدث! ..

وقد قرأت كلمات لرؤساء المصارف الإسلامية تشرح وظائفها، وعلاقتها بالمؤسسات الاقتصادية الأخرى أرى أنها تلقى أصواتاً على الموضوع كله، فالأستاذ «سعيد لوتاب» رئيس المصرف الإسلامي «بدبي» يقول<sup>(١)</sup>: إن أنشطة هذه المصارف هي الترجمة العملية للنظام الاقتصادي الإسلامي في أيسر صوره، نحن نقوم بدور الوسيط بين المال ورجل الأعمال في كل المجالات، وذلك في نطاق محكم من تعاليم الشريعة، وتقدير عملي لحاجات الأفراد، أى إننا نربط الفكر النظري بالواقع.

وفي العلاقة مع البنوك الربوية يقول: هناك فاصل لا يمكن تخطيه! فنحن لا نأخذفائدة، والربا عندنا محرم في كل قرض سواء للاستهلاك أو الإنتاج.

ويمكن أن نتعامل مع البنوك الأخرى في الحسابات الجارية، وتحويل العملات، وصرف الصكوك «الشيكات» وخطابات الضمان، وأنواع الكفالات، فهذه كلها أعمال مصرفية جائزة شرعاً.

(١) بتلخيص قريب من الأصل.

ويقول الأستاذ أحمد أمين فؤاد رئيس المصرف الإسلامي الدولي للتنمية والاستثمار - السابق - : إن المال والكون كله ، ملك لله سبحانه ، وقد استخلفنا الله في هذا المال ليرى كيف نكتسبه وكيف ننفقه ، مما يجوز أن نتملكه من وجهه حرام ولا أن ننفقه على نحو سيئ ، كما لا يجوز أن يكون تداول المال في المجتمع على نحو ينزل قواعد الأخلاق ويهدد كرامة البشر ، فالمال أداة لخدمة الإنسان وليس الإنسان عبد المال ..

والمفروض أن يكبح المرء ويخاطر ؛ لينجح لا أن يحاول الربح دون جهد يذكر .. والمصارف الإسلامية وهي تعطى المال لطالبه تشارك في رسم الخطة وتقدير الظروف وتحمل المسئولية ، أما البنوك الربوية فهي تتخلص من هذا كله ، وتحتمي وراء ضمان الفائدة وحسب !

وقد كان نتاج الأسلوب الربوي مريراً ، وانطبق عليه قوله تعالى :

﴿ يَمْحُقُ اللَّهُ الرِّبَا ﴾<sup>(١)</sup> ..

كيف كان هذا الحق ؟ ننظر إلى الدول المدينة والدول الدائنة على مدى أربعة أجيال من القروض الدولية ! ..

إن الدول النامية - المفترضة - تتدحرج من سيئ إلى أسوأ ،وها هي ذي قد أوقفت برامج التنمية وعجزت عن سداد الأقساط ، والفوائد المقررة ، ويوشك أغلبها أن يعلن إفلاسه .

أما الدول الدائنة فقد كانت فرحة بقدرتها على الإقراض وفرصتها في أكل الربا .. ثم ذاقت وبال أمرها بعد تدهور أحوال المدين ، وظهور عجزه .

حتى إعادة جدولة الديون لا تتحقق خيراً ، فإن هذه الإعادة تؤدي إلى خسارة ٪٨٠ من القيمة الأصلية للدين .

ولو طبقت الأنظمة المحاسبية على هذه المؤسسات لأعلنت إفلاسها .. أليس هذا هو الحق الذي توعد القرآن به المرابين؟ ..

---

(١) البقرة : ٢٧٦ .

## ٦١. ما هي حدود الكسب الحلال في التجارة؟ وكيف يضع الشارع حدًا للأرباح التجار؟

التجارة باب عظيم من أبواب الشراء في الدنيا كما هي ميدان فسيح للنشاط العمراني ، وتنقيل الخيرات بين أرجاء الأرض .

والعجب أنها كذلك باب عظيم إلى الشراء في الآخرة ورفع المكانة عند الله ، وحسبنا في ذلك قول الرسول الكريم :

«التاجر الأمين الصدوق مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين» ..

وقد وقفت ملياً أمام حديث آخر يشيد بخلق السماحة والرحمة في معاملة التاجر لغيره ، وبهرنى ما ذكر من مثوبة لهذه الخلال ، فعن حذيفة وأبى مسعود البدرى أنهما سمعا رسول الله ﷺ يقول : إن رجلاً من كان قبلكم أتاه الملك ليقبض روحه ! فقال له : هل فعلت من خير؟ قال : ما أعلم .. ! قيل له : انظر .. ! قال : ما أعلم شيئاً غير أنى كنت أباع الناس في الدنيا فأنظر الموسر وأنجاوز عن المعسر !! .. فأدخله الله الجنة» ..

والمعروف أن قوم النبي عليه الصلوة والسلام كانوا يستغلون بالتجارة ، بل لعلها كانت مصدر رزقهم وعماد معيشتهم ، وكانت حركتهم ناشطة بين اليمن والشام ، وبين فارس والروم .

وقد شارك النبي نفسه في بعض الرحلات التجارية ، وعاش ﷺ من العمل في هذا المجال عمره الأول ، وكذلك كان صحبه ! .

ولما كان العرب يمسون ويصبحون في هذا الجو التجارى المشغول بالأرباح والغامرات فإن لغة الوحى اتجهت إليهم من هذه الزاوية :

﴿هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيُّكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (١٠) تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ﴾ (١) .

(١) الصف : ١٠ ، ١١ .



وفي وصف المنافقين ، وعبيد الدنيا ، وطلاب المأرب الخاصة يقول سبحانه :  
 ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَبَحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ﴾ .<sup>(1)</sup>

والتجارة على كل حال ينبغي أن تكون شريفة الوسائل ، نبيلة المسالك ، وفي صيحة تحذير من الغش والخداع والجشع يقول الرسول ﷺ :  
 (إن التجار يبعثون فجراً يوم القيمة إلا من أتقى الله وبر وصدق) ..

ومعروف أن التاجر يشتري السلعة بثمن ما ولكنه عندما يضع لها سعرًا للبيع ، يضيف إلى ثمنها الأصلى نفقات النقل والتخزين ، ثم الربح الذى يقيم عليه حياته ، وقد يضيف إلى ذلك زيادة ما لضمان غده ! ..

إن التاجر ليس موظفا حكوميا له أجره الريتيب ، وله مدخلات تكفل معاشه بعد ترك الوظيفة ، كلا إن الميدان الذى يعمل فيه يقوم على المخاطرة ، وبديهي أن يحتال التاجر ليحفظ حاضره ومستقبله جميما ..

والناس تعلم ذلك ، وترضى به فى نطاق الاعتدال ، وإن كان هناك من يغالى فى تقدير أجره على تعبه أو يغالى فى مستوى العيش الذى ينشده! ..

وفي ربح التجارة يقول الله تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ﴾<sup>(2)</sup> ..

وللشيخ محمد عبد تفسير غريب لهذه الآية ، فهو يقول : إنما استثنى الله التجارة من عموم الأموال التى يجرى فيها الأكل بالباطل - أى بدون مقابل - لأن معظم أنواعها يدخل فيه الأكل بالباطل ! . فإن تحديد قيمة الشيء وجعل ثمنه على قدره بقسطاس مستقيم عزيز عسير ، إن لم يكن محالا! فالمراد من الاستثناء التسامح بما يكون فيه أحد العوضين أكبر من الآخر وما يكون سبب التعارض فيه براعة التاجر فى تزيين سلطنته ، وترويجها بزخرف القول - من غير غش ولا خداع

. (2) النساء : ٢٩ .

. (1) البقرة : ١٦ .

ولا تغريب .. فإن المرء قد يشتري الشيء من غير حاجة ملحة إليه ، وقد يشتريه بشمن يعلم أنه أكبر مما يباع به في مكان آخر ، ولا يكون لذلك سبب إلا أن البائع أمهل وأقدر ، مع بعده عن الغش ، ومحافظته على الصدق ! ..

قال الشيخ : فيكون هذا الكسب من باطل التجارة التي تمت بالتراصى ، وهو ما استثنى الآية الكريمة ! والحكمة في إياحته الترغيب في التجارة لشدة الحاجة إليها ، وتنبيه الناس إلى استعمال ما أوتوا من ذكاء في اختيار الأشياء ، وضبط المعاملات وحفظ أموالهم التي جعلها الله قياماً أن يذهب شيء منها بالباطل ..

ثم قال : فعلى هذا يكون الاستثناء متصلة خرج به الربع الكبير الذي يحصل عليه التاجر من غير غش ولا تغريب ، بل تم بترافق لم تنخدع فيه إرادة المغبون ، ولو لم يبح الشارع مثل هذا لما رغب في التجارة ولا اشتغل بها أحد من أهل الدين .. إلخ ..

وقد ناقش الدكتور محمد زكي عبد البر هذا الكلام ورفضه ، وفسر التراصى بأنه ركن التجارة المباحة ، ويعنى طيب النفس بالأخذ والإعطاء . فلا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه . قال ﷺ :

«لا يحل لامرئ مسلم أن يأخذ عصا أخيه بغير طيب نفس منه» ..

قال الدكتور : «لانذهب إلى ماذهب إليه الأستاذ الإمام من مشروعية التجارة عن تراضى ولو كان بها شيء من الباطل ، ترغيباً في التجارة لشدة الحاجة إليها ؛ لأن القول بالمشروعية يتناهى مع الباطل ولأن الأمر إذا شرع لا يعد باطلا ، وإذا كان باطلا يكون مشروعًا .. إلخ» ..

ويبقى بعد ذلك كله السؤال الوارد : أليس لأرباح التجار حد توقف عنده ، وتحرم بعده؟ ربما لانجد نصا صريحاً في تحديد الربع ، والذى نراه أن الظروف الطبيعية توقف بالماكس بعادة عند حدود الاعتدال ! .

لكن نفرا من التجار يحاول السيطرة على هذه الظروف والتلاعب بقانون العرض والطلب ، ويصل إلى غايته بالاحتكار المتعمد للسلع ، حتى يبيعها بأضعاف سعرها ..

والاحتکار جریة خلقیة واجتماعیة ، وهو أقصى طریق لأکل أموال الناس بالباطل ، وإشباع النهم الفردی من حاجة ذوى الحاجات ..

ولعل من أدهى العلل التي وفدت بها الحضارة الحديثة حرق بعض المحاصيل الزراعية حتى لا يرخص السعر الذي حدده الباعة .. ! والکفر ، كالجنون ، فنون! ..

بعد ماتبینت ضخامة الأرباح التي تجنيها الشركات المحتكرة فهمت قول رسول الله ﷺ : «لَا يحکم إِلا خاطئ» ، وما روى عنه «يُحشِّرُ الْحاکِرُونَ وَقَتْلَةُ الْأَنْفُسِ فِي درجة! . ومن دخل في شيء من سعر المسلمين يغليه عليهم كان حقا على الله تعالى أن يعذبه في معظم النار يوم القيمة» . وكذلك ما جاء عنه عليه الصلاة والسلام من روایة معاذ بن جبل : «بئس العبد المحتكر إن أرخص الله تعالى الأسعار حزن ، وإن أغلاها فرح» ..

وقد رأى الشیوعيون إلغاء التجارة لما رأوه من جشع أغلب التجار! وعينوا من يوزع السلع بعد نقلها من مواطن إنتاجها إلى مواطن استهلاكها! ..

وهذا الحال لا يجدى في تلبية الرغبات العامة ، ولا يتباوب مع الحریات الطبيعية ، وهو جزء من خطة في العيش لم تحظ برضاء الجمهور ، فبقيت في حراسة السلاح! .. والذى نراه إبقاء سوق العرض والطلب ، وإطلاق المنافسة الحرة بين الأفراد والشركات ، وتتدخل الدولة بالتسعيير الجبرى إذا أحسست سوء الاستغلال! .

ويبقى أمر له وزنه الكبير وإن مارى فيه البعض أعنى وازع الدين وقانون الأخلاق! . فإن زکاة النفوس في جو التربية السليمة والحریات المكفولة يمنع أنواعا من البلاء ، ويجعل التجارة في إطار الحديث الشريف :

«رحم الله رجلاً سمحاً إذا باع وإذا اشتري وإذا اقتضى» ..

ومن لطائف عمر بن الخطاب أنه قال :

«لا بيع في سوقنا إلا من قد تفقه في الدين»!! ..

## ٦٢. مadam الدين واحداً فلماذا تتعدد حركات التجديد وتكثر مناهج المصلحين؟

شرائع الإسلام لا يغنى بعضها عن بعض ، ومعالمه الكاملة تؤخذ من نصوصه وقواعده ، وفروعه ونواقله في صورة منسقة على حسب الوضع الإلهي الذي أتت به ..

غير أن المسلمين قد يسيئون إلى الموضوع أو الشكل وقد ينحرفون عن الأصل أو الفرع! . والعلل التي تصيبهم شتى ..

وهناك عينان حمئتان تسيلان بالشuron في الواقع المسلمين المعاصر : إحداهما من الاضطراب الداخلي في ثقافتنا وسياستنا ، وهو اضطراب قديم مضت على جراثيمه قرون ..

والآخرى من الاستعمار الخارجى الدائب على محو شخصيتنا وهدم قواعدننا وحوك المؤامرات فى كل ميدان ضدنا ..

ومن ثم تتغاير الأدواء التي يحاصرها المصلحون ، ويبغون شفاء الأمة منها ، واهتمام أحدهم بوضع ما وجده في بيته لا يعني قلة اكتراه بالأوضاع الأخرى .

إن الظروف التي يواجهها هي التي تحكم عليه بمنهج معين يتنحصص فيه ويعرف به ..

رفع محمد بن عبد الوهاب شعار التوحيد ، وحق له أن يفعل ! فقد وجد نفسه في بيئه تعبد القبور ، وتطلب من موتاها مالا يطلب إلا من الله سبحانه ..

وقد رأيت بعينى من يقبلون الأعتاب ويتمسحون بالأبواب ويتجاوزون بدعا فلان أو فلان ، كى يفعل لهم كذا وكذا! ما هذا الزيف؟ ما الذى أنسى هؤلاء ربهم؟ وصرفهم عن النطق باسمه والتعلق به؟ وماذا يرجو العبيد من عبد مثلهم لا يعلم لنفسه نفعاً ولا ضرراً؟ إنه لو كان حياً ما ملك لهم شيئاً ، فكيف وهو ميت؟ ..

وتذكرت قوله تعالى :

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ ﴾ (١) .

وقوله :

﴿ أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِاءَ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٢) .

إن هذا المسلك ينافي جملة وتفصيلاً عقيدة التوحيد! وإنكاره واجب كل مؤمن غيره ..

بل إنني أذهب إلى أبعد من هذا فأقول : كل إنسان له بشخص ما أو بشيء ما صلة تشبه من كل ناحية صلة المشرك القديم باللات والعزى فهو مثله ، وحكمه حكمه .. !.

لقد رأيت من يهاب بشرًا أكثر مما يهاب الله ، ومن يرجوه أكثر مما يرجو الله! فكيف أعد هذا مؤمنا ، وليس في قلبه اتجاه إلى الله! إن قلبه حال من ربه مليء بغيره! فلماذا يكون خيراً من عبد اللات أو عبد العزى؟ .

الذى أراه أن عبادة القبور وعبادة القصور : أعني عبادة الأموات وعباده الأحياء ، آثار متشابهة وخواتيمها سوء !! .

إن رفع شعار التوحيد هنا إصلاح عظيم لعوج هائل ، فهل معنى ذلك أن الإصلاح كله يقف عند رفع هذا الشعار؟ كلا هناك إصلاحات خلقية واجتماعية واقتصادية وسياسية لا يتم إلا بها ! .

وقد توفر رجال آخرون على هذه الإصلاحات ، وبذلوا فيها جهود مشكورة . وفي مقدمة أولئك الرجال مقاومو الفساد السياسي ، ورافضو الفرعونية والهرقلية في تاريخنا المديد ، لقد قتل من هؤلاء المجاهدين من قتل وعدب من عذب ، وبقيت حياتهم أسوة حسنة لرواد الخير وحملة الحق ..

وفي عصرنا هذا أئمة استشهدوا وهم يحاربون الاستبداد السياسي . ويستنقذون حقوق الإنسان من براثن الجبارية ..

(٢) الشورى : ٩ .

(١) الأحقاف : ٥ .

والأمر هنا موقفاً اضطراب فيه المتكلمون باسم الإسلام ..

إن الإسلام يرفض الانحراف عن الحكم إذا كان لغرض خسيس! نعم هناك قوم ينظرون إلى مغامن الحكم باشتهاء ، فإن أعطوا منها رضاهم وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون ! ..

ومعارضة هؤلاء للحاكم محقورة منكورة ، لا نكتثر بها ، بل قد نشجبها ..

وهناك معارضون أغبياء ، يهدمون من أجل شيء تافه بنياناً قائماً ، ولا يدرؤن شيئاً عن عواقب الأمور ، تأملت في ثورة الخوارج على على بن أبي طالب ، إن قرار التحكيم الذي قبله لم يعجبهم ، فقاتلواه ؛ حتى قتلواه ، وانتهى ترددتهم بقيام نظام ملكي أجهز عليهم دون رحمة!! ..

ماذا عليهم لو قبلوا القرار ، وبقوا مع أمير المؤمنين حتى استقر له الأمر؟ أليس ذلك خيراً مما حصل؟ ..

وهناك معارضة تضعف الدولة أمام خصومها ، وقد تهدد وجودها ورسالتها ، إن هذه معارضة سيئة بلا ريب ..

وقد رفض الإسلام كل معارضة من هذا القبيل ، فهل يعني هذا إعطاء الحكم الفردي الأعمى ضمانات أبدية لبقاءه والدفاع عنه؟ هل يعني ذلك أن الإسلام يسكت عن حكم يفتال الحقوق ، ويذل النفوس ، ويعطل الحدود ، ويستحلل الحرمات؟ كلا ..

وأمامي الآن فتوى جبانة مضللة تلبس الحق بالباطل ، وتحرف الكلم عن مواضعه ، فتحت عنوان : هل تجوز منازعة الإمام الجائر؟ جاءت هذه الكلمات : « .. ذهبت طائفة من المعتزلة ، وعامة الخوارج إلى منازعة الإمام الجائر ، وأما أهل الحق - وهم أهل السنة والأثر - فقالوا : الصبر على طاعة الجائز أولى ، والأصول تشهد أن أعظم المكرهين أولاً هما بالترك ، فقال عياض : وأحاديث مسلم كلها حجة على ذلك كقوله ﷺ « أطعهم ، وإن أخذوا مالك ، وضرروا ظهرك »!! .. وقال الطرطوشى في سراجه : حديث أبي داود عظيم الموقع في هذا الباب : قال رسول الله ﷺ : « يطلبون منكم مالا يجب عليكم ، فإذا سألهوا ذلك ، فأعطوههم ولا تسبوهم » .. أي

ندفع لهم ما طلبوا من الظلم ، ولا ننزع عنهم ، ونكتف ألسنتنا عنهم ، وقال ابن العربي : السلطان نائب رسول الله ﷺ (!) يجب له ما يجب لرسول الله من التعظيم والحرمة والطاعة ! . ويزيد على النبي ﷺ (!) لا بحرمة زائدة ، لكن لعنة حادثة بأوجه ، منها الصبر على أذاء ويدعى له عند فساده بصلاحه ..

وقيل لمالك : الرجل عنده علم بالسنة أيجادل عنها ؟ قال : يخبر بالسنة ، فإن سمع منه وإن سكت ! قيل : فينصح السلطان ؟ قال : إن رجلاً يسمعه ! وإن فهو في سعة » .

والواقع أن الجبن وحب الحياة ومهادنة الضلال تفتر من كلمات هذه الفتوى ، وما تربى إلا أذناباً للحاكمين ، وحوائج المستبددين ..

وما سقتها إلا لأنها تصور الفكر السائد عند جمهور من المتأدبين وهو الفكر الذي حاربه زعماء الإصلاح وأئمته العلم وبينوا بعده السحق عن دين الله .

وما أدرى كيف يكتب هذه الكلمات من يعرف أن الدين النصيحة ، ومقاومة المنكر ! وأن أفضل الجهد كلمة حق عند سلطان جائر ! وأن الأمة إذا هابت أن تقول للظالم يا ظالم فقد ماتت موتاً ماديًّا وأدبيًّا ..

هلقرأ مصدر هذه الفتوى قوله تعالى :

﴿وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ أُولَيَاءٌ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ﴾ (١) .

إننا لم ننصر من عدة قرون ، لشروع الظلم بين المسلمين ، وكثرة من يداهون الجائزين ويأكلون على موائدهم ! ..

في بنى إسرائيل - وهم من هم - دعا القاضى «كاهاان» رئيس الحكومة فمثل بين يديه ، ثم دعاه مرة أخرى وأنذرته إن تأخر ، فجاء رئيس الحكومة طائعاً ، ثم صدر الحكم ضده وضد من معه ..

وقال الناس : يستحيل أن يقع هذا في بلد عربي !! .. وأردفوا ساخرين : الماء

(١) هود: ١١٣ .

لا يجري إلى أعلى! .. قلت : وبركات السماء لا تنزل على الأدنى ، إن الاستبداد السياسي أعمى المسلمين عن حقائق الكتاب والسنّة فغشיהם من الضياع ماغشיהם ..

والإصلاح في الميدان السياسي كالإصلاح في الميدان العقائدي له رجاله المرموقون ..

وهناك الإصلاح في الميدان الثقافي ، وغايته - كما أرى - إعادة الرشد إلى العقل الإسلامي الذي كاد يفقد وعيه بعد غيبوبة طالت وترامت آثارها ، وأمسى المسلمون معها لا يعرفون رأسا من ذنب في أفق المعرفة الدينية ، وأمسوا عالة على غيرهم في علوم الكون والحياة ..

إن الله يبعث رسلاه من أنفس السلالات البشرية معدنا ، وأحدها ذكاء وفطنة ، والغريب في الأمة الإسلامية أنها كادت تحصر علوم الدين بين الغوغاء والهمل ، وتکاد تلاوة القرآن الكريم تكون حرفة لأشباء المتسلين !! . فهل نحنى من ذلك إلا المر؟ ..

ولما كنت جنديا في جيش الدعاة الإسلاميين فإنني مضاعف الحس بما يعاني الإسلام من بلبة وغوض في قضايا شديدة الوضوح ، ففي ميدان التربية فوضى آثارها متصرفون ، وفي ميدان التشريع فوضى آثارها متفقهون ، وفي ميدان التعليم فوضى آثارها قاصرون حتى لأکاد أقول : ما يبدأ الإصلاح إلا من هنا ! ..

وسواء بدأ الإصلاح ثقافياً أو سياسياً ، فإن المسار واحد لابد أن يتلقى على صعيده الخلصون وإن تباينت نقط الابتداء ، وستجني الأمة منه أطيب الثمر!! ..



## ٦٣. ماذا عن أحاديث آخر الزمان، وهل لها دلالات معينة؟

قبل أن ينتهي أجل الدنيا ، وتتلاشى الحياة فوق هذا الكوكب ستقع أشياء كثيرة مثيرة! .. بعضها يتصل بالأمة الإسلامية التي كلفت بهداية العالمين وفرطت في هذا التكليف! وبعضها يمس الناس كلهم ، الذين خلقهم الله لعبادته فأثروا عبادة أنفسهم ، وجعلوا إلههم هواهم! ..

يظهر أن التقدم المادى سيبلغ الذروة ، وأن الغنى سيملاً كل يد ، وأن الأرض - قبل أن تسلم النزع الأخير - ستتخلى عمما في بطنها ! ، لم تذرها؟ يوشك أن تصغر جنباتها ! فلزم بذهبها وفضتها من على ظهرها الآن ، ومن هنا سيتطاول الرعاع في البنيان ، وسيسكنون ناطحات السحاب ، وينعم العبيد بمستوى المعيشة التي عرفت للملوك! ..

ذلك ما نفهمه من قوله تعالى :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَخْذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَأَزْيَنَتْ وَظَنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَانَ لَمْ تَعْنِ بِالْأَمْسِ ﴾<sup>(١)</sup> ..

وقوله :

﴿ وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ <sup>(٢)</sup> وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتْ <sup>(٣)</sup> وَأَذْنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَّتْ <sup>(٤)</sup> ..

أي استمعت لأمره ، وحق عليها أن تسمع ! ..

وذلك ما أشار إليه الحديث الشريف في علامات الساعة « ... ويفيض المال حتى لا يقبله أحد! » قوله عليه الصلاة والسلام في هذه الأمارات : « ... أن تلد الأمة ربها ، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان» وفي رواية « ... إذا كان الحفاة العراة رعوس الناس » .

وقد وهل البعض في فهم هذه الكلمات ، وظنوا الإسلام يكره رياضة الفقراء! وهذا خطأ فاحش ، وهل كان العرب حملة الحضارة الإسلامية إلا فقراء يرعون الغنم؟ ..

(٢) الانشقاق : ٣ - ٥ .

(١) يونس : ٢٤ .

إن المقصود تقدم السفلة بالوسائل الهاابطة ، ووصول من لا كفاية له إلى مناصب لا يستحقها ، وهذا ما نفهمه من الأحاديث الأخرى مثل قوله عليه الصلاة والسلام : «لاتقوم الساعة حتى يكون أسعد الناس بالدنيا لكر ابن لكر» أى اللثام الأقدار . وفي رواية : «لاتقوم الساعة حتى يرث الدنيا شراركم» وفي أخرى «لاتقوم الساعة على أحد يقول الله الله» .

والواقع أن فساد الحكم شر أنواع الفساد كلها ، فإنه يتتيح للأوغاد أن يدمروا الأخلاق والأمجاد وأن يرخصوا الدماء والأعراض .

ويبدو أن الأمة الإسلامية سيشيع فيها هذا البلاء أكثر من غيرها ، فقد صرح ، عن الرسول الكريم أنه **يَبْيَنَا** كان يحدّث القوم جاءه رجل فقال : متى الساعة؟ فمضى رسول الله ﷺ في حديثه حتى إذا قضاه قال : «أين السائل؟» قال : هاؤنذا يا رسول الله! قال : إذا ضيغت الأمانة فانتظر الساعة! قال : وكيف إضاعتها؟ قال : إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة»!!.

ومع أن الخيانات الاجتماعية والسياسية ضاربة الجذور في تاريخنا إلا أنها سترداد فشوا وعتوا في الأعصار الأخيرة .

هناك حاكم مات أبوه وهو يستهنى ركوب الحمار! مكن له القدر فأصبح ينتقل بالطائرة ، ولم يكشف بذلك حتى جعل الطائرة تنقل الحلوى لأولاده وأحفاده ، من مال الشعب! ما أتعس الإسلام بأولئك الحكام!! ..

وقد وردت أحداث بين يدي الساعة نحب أن نشرح بعضها! من ذلك نزول عيسى بن مريم وعيسي بشر كرم ، ونحن المسلمين نرفض أن يكون إليها أو ابن إليه ، وكتابنا يقول فيه :

﴿إِنْ هُوَ إِلَّاَ عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ﴾ (١).

ثم يقول :

﴿وَإِنَّهُ لَعِلمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ﴾ (٢).

وهذا تلميح إلى نزول عيسى قبيل الساعة ، بيد أن السنة جاء بها تصريح واضح قال رسول الله ﷺ : «والذى نفس بيده ليسو ش肯 أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقططاً فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية» ..

ولماذا ينزل؟ ينزل ليكتب بنفسه من زعموه إليها ، وهم جماهير غفيرة! .

(٢) الزخرف : ٦١ .

(١) الزخرف : ٥٩ .

وفي حديث آخر أنه سينزل بين المسلمين - وهم أتباعه الحقيقيون - فيقاتل معهم الصليبيين ، حتى يهزمهم ، ويسقط دولتهم ، عن جابر بن عبد الله ، قال رسول الله ﷺ : «لاتزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيمة ، فينزل عيسى بن مريم ، فيقول له أميرهم : تعال صل بنا - يعرض عليه إمامية المسلمين - فيقول عيسى : لا ، إن بعضكم على بعض أمراء ، تكرمة الله تعالى لهذه الأمة» . والحديث يشير إلى أن الإسلام خاتم الرسالات ، وأن عيسى لن يجيء بجديد! ..

وظاهر القرآن أن عيسى مات ، والقول بأنه حي في مكان ما أو في السماء لا دليل له ، ولا يمنع ذلك من أن يحييه الله مرة أخرى كما أحيا عبيداً آخرين ، ليقوموا بعمل له خطراً وهذا رأي أهل الظاهر عندنا ، وهو عندي أرجح من القول بأنه حي الآن ..

ومن الأحداث المروية بين يدي الساعة ظهور الدجال الأكبر الذي يختتم طائفة من الدجالين الكذبة أدعياء النبوة والمهدية الذين يزعمون أن لهم بالله علاقة ، وأنهم يتحدثون بوعي منه! . وفي الحديث : «لاتقوم الساعة حتى يبعث دجالون كذابون قريباً من ثلاثين، كلهم يزعم أنه رسول الله» ..

والدجال الأخير رجل من اليهود أوتى علما وقدرة ، وربما ادعى الألوهية ، وليس ذلك غريباً فإن المدعو بالبهاء ، زعم أن الله حل فيه ، وأنه مجلٰ الألوهية الهادية ، وأن إنكار ذلك نوع من الكفر الذي حذر منه القرآن في الآية الكريمة :

﴿... وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفْرِقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾<sup>(1)</sup>.

فالتفريق عدم الإيمان بالحلول (!) .

وفي السنة تحذير من الدجال ومحرقته ، وتخويف من أتباعه ، ولفت إلى أنه سيكون شخصاً أعور مقبوح الهيئة ..

وقد وردت أحاديث كثيرة في فتنة هذا الدجال تحتاج إلى بحث خاص ، والذى يهمنى هنا حديث : «إِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّينَ» .. وفيه «...أنه سيكون في أمتي ثلاثون كذاباً كلهم يدعى أنه نبى، وأنا خاتم النبيين لانبى بعدي» .

العدد للتكتير ، والذين ادعوا أنهم أصحاب وحى كى يقودوا الناس باسم الدين جم غفير وليس بعد خاتم المرسلين وحى! ، إن المحتالين باسم الدين أكثر من المحتالين طلباً للدنيا ، ويغلب أن يلتف بهم أتباع واهمون مسحورون ينسبون لهم خوارق عادات ، ويطلبون لهم طاعة عمياً وديننا قوامه العقل ومعجزته إنسانية خالدة .

\_\_\_\_\_. (1) النساء : ١٥٠

والأئمة المصلون هم الخلفاء الظلمة والملوك المستبدون ، وهؤلاء منذ ظهروا بدأ خط الانحراف في تاريخنا فانفصل العلم عن الحكم أو انفصلت السياسة عن الثقافة .

ثم انشعبت المعرفة الدينية شعبيتين بعد ماتوحدت زمانا ، فإذا متصوفون لا فقه لهم ، وفقهاء لا قلوب لهم! ، ثم مضى الانحراف إلى مدها فإذا المتصوفة يفقدون الإخلاص والتجرد ويمسون أصحاب مراسم وشيوخ طرق ، وإذا الفقهاء يختلفون بعدهم مقلدين لا يذوقون حكمة نص ، ولا يحسنون الاجتهاد لنرالة! .

وصاحب هؤلاء وأولئك قصور شائن في علوم الحياة وشتؤن الدنيا فكان لابد أن ترکع الأمة أمام أعدائها بعد ما انهارت مادياً وأديباً ! وأذكر أن صديقاً قال لي : إن الأوروبيين والأمريكيين يكرهون اليهود ، ولكنهم يحتقرن العرب!! . وماذا لدينا يستدعي الاحترام ..

في تلك الحال يذكر حديث عن رسول الله ﷺ «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة إلى قصتها . فقال قائل : أمن قلة نحن يومئذ؟ قال : لا، بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غشاء كفشه السيل، وليس عن الله من صدور أعدائكم المهابة منكم وليقذفن في قلوبكم الوهن! ، قيل : وما الوهن؟ قال : حب الدنيا وكراهية الموت»! .

ومن علامات الساعة طلوع الشمس من مغربها قال رسول الله ﷺ : «لاتقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت ورأها الناس آمنوا وأجمعوا، وذلك حين لا ينفع نفساً إيمانها إن لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً» ..

إن الرتابة التي يتسم بها النظام الكوني خدعت البليه فلم يبصروا رب المدبر ، والسيد المشرف ، فأخذوا يقولون : هذه طبيعة الأمور! وكان ينبغي أن تكون لهم قلوب يفقهون بها . فلما زالت الرتابة المألوفة صاحوا دهشين : عرفنا صاحب هذا النظام المحكم!! .. وهيهات هيهات! إنه لا قيمة للامتحان بعد ما انكشفت الأسئلة! ..

بعد هذا الانقلاب الفلكي لا يقبل من كافر إيمان ، ولا من فاسد صلاح! .. وطلع الشمس من مغربها أو من مشرقها سواء لدى القدرة العليا ، فإن الكواكب المتهادية في قضائها ، تتحرك وفق مشيئة خالقها ومسخرها ، بإذنه تنطلق ، وبمشيئته تنطفئ يوم يسلبها نورها وحرارتها .

متى ذلك؟ عند قيام الساعة ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوَرَتْ﴾ (١) و﴿إِذَا النُّجُومُ انكَدَرَتْ﴾ (٢) .

(١) التكوير : ٢٠ ، ١ .

## ٦٤. هل ينبع في عصر تفجير الذرة وغزو الفضاء أن نقدم الولاء للإنسانية ونؤخر الولاء للدين؟ ..

يظن كثير من الناس أن هذا العصر ليس عصر الأديان ، بما توحى به كلمة دين من تعصب خاص ، وأفق محدود ، ورباط بالماضي ، وتجهم مالم نألف . !! . ويقولون : هذا عصر الإنسانية العامة ، ذات العالم المطلقة والانفتاح على الآخرين . إنه عصر هيئة الأمم ، والميثاق العالمي لحقوق الإنسان ، والدعوات التي تتسامى على الأجناس والألوان والقوميات والأديان! ..

والواقع أن التفكير السائد هو أن القرن الخامس عشر للهجرة أو العشرين للميلاد هو القرن الذي انسحب فيه الأديان ، وترك الزمام لمبادئ أخرى تقود العالم ، وعلى المتدينين الاكتفاء باللقاء العاطفي في معابدهم وعدم شغل الناس بقضاياهم القدية . هذا الكلام خدعة كبرى لا أصل لها ، بل هو زيف من ألفه إلى يائه ، وأستطيع أن أكرر ما قلته في مناسبات شتى إن هذا العصر هو العصر الذهبي للأديان كلها ماعدا الإسلام ..

وأخشى أن يكون تردیده من مكر الطائف الأخرى بنا ، حتى تبني وجودها على رفاتها ، و تستطيع أن تملأ الفراغ الحادث بعد ذهابنا ..

إن هذه الأيام العجيبة تشهد انطلاق أديان كانت مقيدة! وعقائد كانت جامدة ، بل لقد تحرك مزهواً من كان أمله أن يدفع العار عن نفسه ، وحسبه أن يظفر بحق الحياة المجردة! .

لننظر إلى اليهودية التي سلخت من عمر الزمان فوق ثلاثين قرناً ، هل وجدت أذهى من هذا العصر؟ إن العالم أجمع يستمع إليها ، وينصت لأسلوبها في عرض الأمور! ..

هل استطاعت اليهودية خلال عشرة قرون أو عشرين قرناً أن تجمع فلولها من أقطار الأرض ، وأن تقييم لها دولة على أنقاضنا؟ وأن ترفض بصلف رجاء الراجحين أن تسمح للعرب بإقامة دولية إلى جوارها؟ ..

لقد انتهت قصة اليهودي التائه ، وبدأت قصة العربي التائه ..

بدأت مأساة لاجئين ، جمهرتهم الكبرى من المسلمين ، يطاردون من قطر إلى قطر ؛ لأن «هويتهم» سرقت منهم تحت الشمس ، ومنحتها هيئة الأم لأبناء التوراة ، ورأى ذلك هو الإنسانية الصحيحة ..

أفذلك ما نكلف بقبوله وإلا صرنا مسلمين متغصبين؟ نعمل ضد الإنسانية! ألا قبحاً لهذا المنطق ..

وكانت النصرانية حتى مطالع هذا العصر تجر وراءها ترفة مثقلة من الخصام الدامي بين العلم والدين ، لقد قتلت العلماء وعوقت التقدم العلمي ، ومشت على أسلاء الضحايا من طلائع الفكر الإنساني .. ورأى دول الغرب نفسها أن تقلّم أنفصارها ، وتسمح لها بالعيش بعيداً عن كل نشاط ذي بال !! .

وبغية تغيير الوضع كله ، وأصبحت النصرانية سيدة الموقف وانعقد صلح وارف الظلال بينها وبين شتى الحكومات في أوروبا وأمريكا ..

ورأينا «بابا روما» ينطلق من قلعته في «الفاتيكان» إلى مشارق الأرض ومغاربها ، ليجد الألوف المحسودة تنتظره ، ورؤساء الدول في شرف استقباله ، ومن مررت بهم طائرته أرسلوا إليه في الجو تحيات عطرة! ..

فإذا خطب في «نيجيريا» وأكثر من تسعة عشراتها مسلم تناول بالضيق قضية تعدد الزوجات ، وأوّلما إلى منافاتها الأخلاق (!) وهو يعرف أن العالم الغربي غارق في الخنا إلى أذنيه .

إن مهاجمة الإسلام هدف إنساني .. وفي سبيل ذلك رأينا تعاوناً وثيقاً منظماً بين «الكاثوليكي» الإنجيليين و«الأرثوذكس» علام يتعاونون؟ على إخمام الصحوة الإسلامية التي لاحت في أقطار كثيرة!! ..

وفي سبيل تلك الغاية الإنسانية اتسع نطاق التعاون ليشمل اليهود ! ..

وتذكرت قول «تشرشل» لما حالف الروس الشيوعيين ضد الألمان المسيحيين : إننى مستعد للتحالف مع الشيطان ضد عدوى! ..

ورجعت إلى تاريخ البعثات التنصيرية فقرأت هذه المقتطفات للمطران «نيل» وهو يتحدث عن جهود الصليبيين في العصور الوسطى للتعاون مع المغول على ضرب الإسلام قال : «... عندما سمع العالم الغربي للمرة الأولى عن غزو التتار للعالم

الإسلامى ، استقبل هذه الأنبياء بانشراح ؛ لأنه إذا استطاع النصارى التحالف مع القوى المغولية على ضرب الإسلام من الخلف أمكن الخلاص بصورة نهائية من خطر المسلمين ، وقد يكون من الأفضل أن يدمر هذان العدوان بعضهما الآخر ، فستصبح الكنيسة بعدئذ الخيار الأفضل ، وذلك ما جعل المطران «وينشستر» يقول للملك هنرى الثالث ملك إنجلترا ما نصه «ليدمر هؤلاء الكلاب بعضهم بعضًا ، ولি�صف كلاهما الآخر! وعندما سنرى الكنيسة الكاثوليكية العالمية تتأسس على أطلالهم» ..

يقول محرر مجلة الأمة تعليقا على هذه النصوص : «إن بعض السذج من المسلمين يعجبون للتواطؤ القائم بين الشيوعية والصلبية على ضرب الإسلام ، والذى ظهرت آثاره فى زنجبار وتنجانيقا والسودان والحبشة وأوغندا وفلسطين .. إلخ لامكان للعجب ، فال التاريخ يعيد نفسه وأحداث العصر تماثل كل المماثلة ما نقلناه آنفا على لسان المطران نيل .. لم يتغير إلا الوقت ، أما الحق الكامن ، والجهل المتعصب ، والنفوس الملتوية والميول العدوانية فهى هي ما زالت فى القرن العشرين كما كانت فى القرن العاشر ، وما قبله وما بعده» ..

ولنترك جيراننا أهل الكتاب! ولننظر بعيداً إلى ديار البوذية والهندوكية ، إن الديانتين الوثنيتين فى عصرهما الذهبى الآن مابلغتا هذه الذروة يوما ما . !! .

يعرف دارسو الملل والنحل أن بوذا لم يرفع بصره يوماً إلى السماء لا داعيًّا ولا خاشيا ؛ لأنه لا يؤمن إلا بالأرض وما عليها وقد وضع لأتباعه تعاليم حسنة ليعيشوا بها ! .

فلما مات جعله هؤلاء الأتباع إليها ، وجعلوا تعاليمه توراة وإنجيلًا وقرآنًا ، وأصبحت البوذية دينا! ما أغرب نقض البشر !

ورأيت القباب الذهابة في الفضاء تحتها تماثيل لبودا جالسا يفكر! والألاف من العابدين يزدلفون حوله ، إن الدول الغربية أعانت هؤلاء على مطاردة الإسلام وطى راياته عن أقطار كثيرة ، فالوثنية - من الناحية الإنسانية - أفضل من الإسلام!! ..

أما الهنادك فهوأياتهم المفضلة مطاردة المسلمين حيث كانوا! إنهم يقدسون الأبقار والقردة ، بل الجراثيم! الشيء الذي يستحق الموت هم المسلمون ، وأقرأ الآن وأنا أكتب هذه السطور - كيف قتل أكثر من خمسة آلاف طفل وامرأة رميًا بالسهام

أو ضرباً بالفئوس أو حرقاً بالنيران ، مما جعل مئات الآلوف تفر حذر الموت إلى جبال «الهيملايا» ، ذلك كله في ولاية واحدة ، ولاية «آسام» .

تلك هي الإنسانية في عصرنا الحديث! إن رنين الكلمة المزيفة يقرع الآذان ، ويشير الغثيان!! ..

إنى باسم الإسلام وأمته على استعداد كامل للحفاوة بهذه الكلمة يوم تكون عنواناً له موضوع ، وعندما أفعل ذلك فأنا أوفي لديني ولا أخرج عليه ، بل أعد من الولاء لديني أن أحسن الحسن ، وأقبح القبيح ، وأدفع عن المظلوم ، وأنشر الرحمة ، وأقيم العدل ، وأرق للحيوان به الإنسان أيا كان لونه ودينه!! .

إنى أعرف من ديني أن الله يقبل دعوة المظلوم ولو كانت من كافر! ..

وأعرف من ديني أن حلفاً شريفاً تم في الجاهلية الأولى ، قال النبي الكريم عنه : «لو دعيت به في إسلام لأجبت» !! .. إنه حلف الفضول ، للحفاظ على الحقوق ونجدة المستضعفين ..

وعلى ضوء ذلك أعلن احترامي الشديد للجنة العفو الدولية التي تقف بجهدها ضد العداون ، وتكشف أصحابه ، وتوّلّ عليهم ذوى الضمائر الحية في هذه الدنيا .. وأؤيد من أعماقى حسن معاملة الأسرى وأعلن الحرب على الرق الفردى والجماعى وعلى التفرقة العنصرية بجميع صورها .

معنى أننى مسلم أننى اعتنق ديناً طبيعياً ، يحترم الفطرة البشرية ونوازعها الطيبة ويحترم العقل الإنساني وأحكامه المنطقية ، ويتوقع الخطأ ولا يحكم على مقترفه بالموت ، بل يهدى له طريق التوبة ويفتح أمامه أبواب الرجاء ، ويلحظ حكم القدر في اختلاف الأديان فيدعوه إلى رأيه بالحكمة والموعظة الحسنة ويرفض الفتنة والقسوة .. تلك هي الإنسانية التي نحبها ونراها امتداداً لرسالة الله ، ومرادفاً للإسلام ..



## ٦٥. صحيح أن الفتوح الإسلامية تعود إلى عوامل قومية أكثر مما تعود إلى عوامل اقتصادية أو دينية؟

لاريب أن الفتوح الإسلامية كانت شيئاً خارقاً للعادات ، ولو أنك سالت أعرابياً قبلبعثة محمد أو إيانها : هل تفكرون في غزو فارس أو الروم؟ تظن بك مسا !! .. إن هذا لا يريد أحلام النائم! إنه كالهبوط إلى القمر بغير وسائل علمية!! ..

لكن الواقع الذي لا يمكن إنكاره أن العرب - بعد ما أسلموا - هزموا الفرس والروم معًا في جبهتين متعارضتين ، واحتلوا بلادهم في وقت واحد ! ..

إن القبائل الهائمة على وجهها في صحراء الجزيرة قامت لها فجأة دولة تحت علم التوحيد ، لم تسلخ من عمرها بضع سنين بعد وفاة صاحب الرسالة حتى شرعت تصارع الدولتين العامتين ، وتُلحق بهما هزائم أبدية! ..

ماذا حدث في دنيا الناس؟ إنها معجزة ما عرف خبرها إلا محمد وحده ، الذي أقسم بربه أن تنفق كنوزها في سبيل الله قال عليه الصلاة والسلام : «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، فو الذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله تعالى»!! ..

إن الإنسان الملهم العابد المجاهد هو صاحب هذا التغيير الحاسم في تاريخ البشر ، لقد جعل القمم سفوحاً وسفوح قممًا ، وبين أن الهمم يستطيعون الوصول إلى أعلى السلم بالعلم وال التربية ، وأن الملوك يتتحولون إلى عبيد بالترف والمعصية .

ولقد ثبت لكل ذي بصيرة أن محمدًا وحده هو الإنسان الأول أو القمة الأولى في تاريخ الحياة من أزلها إلى أبداها ..

غير أن أغلب المستشرقين أبي الاعتراف بهذه الحقيقة ورأى أن يلتمس تفسيراً لما حديث فقال : إن جفافاً سيئاً حل بجزيرة العرب على عهدبعثة المحمدية وعقبها جعل العرب يتتحولون إلى جيرانهم زرافات ووحدانا يطلبون القوت ، ويفررون من الجماعة إلى أرض الهلال الخصيب في سوريا والعراق! .

ويبدو أن خبر هذه الجماعة العربية نهى إلى المستشرقين وحدهم فلم يذكره أحد من الناس! .

ولنفرض جدلاً أن مجاعة وقعت! هل إذا حل قحط بسويسرا أغارت عسكرياً على روسيا والولايات المتحدة ابتغاء القوت؟ لماذا قلت: سويسرا؟ هل إذا حل قحط بالكونغو ناوش الدولتين العظميين في العالم ، واحتل أرضهما سعياً وراء الرزق؟ هذا تفكير سكاري!

ثم تذكرت أن في كتابنا القديم كلاماً قد يكون من وراء هذا الهدى ، قرأت في وصف إحدى المعارك بفارس أن المسلمين بعد انتصارهم استولوا على غنائم كثيرة من بينها فطائر ورقائق ، فقال أحد الجنود : لو لم نقاتلهم على هذا الدين لقاتلناهم على هذا الرفاق!! ..

قلت ساعتها : هذه نكتة مثل ما يصدر عننا نحن المصريين من دعابات! ولم أكن أدرى أن الأب «لامانس» سيتخذ من هذا الكلام دليلاً على أن للفتح العربي أسباباً اقتصادية!! ..

ومثل ذلك ما قاله «رستم» للمغيرة بن شعبة في أثناء المفاوضات بين الفرس والعرب : قد علمت أنه لم يحملكم على ما أنتم فيه إلا ضيق المعاش وشدة الجهد ، ونحن نعطيكم ما تشعرون به ، ونصرفكم ببعض ماتحبون ، وهذا كلام هزل! فإن رستم يعلم أن كتاباً جاء سيده كسرى من بضع سنين يدعوه إلى الإسلام ، مرسله هو محمد عليه الصلاة والسلام وأن أتباع هذا النبي جاءوا اليوم بالدعوة ذاتها ، وهم مستعدون للعودة إلى بلادهم إذا ما اقتتنوا الفرس بها .

فما مكان هذا الطعام المعروض؟ ومن الذي طلبه؟ ومن الذي يقبله؟ إنه كلام هزل! .

وكتب التاريخ لدينا تروي الغث والسمين ، وقد نبه الطبرى قراءة إلى ذلك ، حتى لا يخدعوا بكل ما يرويه ، ولو صدقنا جدلاً ما حكاه الطبرى - بسند تافه - أن خالد بن الوليد قال لرجاله : ألا ترون إلى الطعام كرفع التراب؟ بالله لو لم يلزمنا الجهاد في الله والدعاء إلى الله عز وجل ، ولو لم يكن إلا المعاش لكان الرأى أن نقارة على هذا الريف حتى تكون أولى به! ونوى الجوع والإقلال من تولاه من أثقل عما أنتم فيه !! .

إن هذا الكلام - لوضح - لكان ضرباً من المزاح أو لفت النظر إلى مافي أيدي الكافرين من نعماً ليسوا أهلاً لها؛ لأنهم لم يشكروا الله عليها ، ولم يؤدوا حقه فيها ..

ويستحيل أخذ العبارة على ظاهرها القريب؛ لأن الأدلة قائمة أمام عيون المؤمنين على أن القتال طلباً للغنيمة جريمة، وأن الجرميين لا يفتح لهم ولا يفتح عليهم، فعن أبي هريرة أن رجلاً قال: يارسول الله، رجل يريد الجهاد في سبيل الله وهو يتغى عرضاً من الدنيا! فقال: «لأجر له! فأعاد عليه ثلاثة، كل ذلك يقول: لا أجر له» ..

وروى مسلم في صحيحه خبر أول ثلاثة يدخلون النار يوم القيمة، وبعد أن ذكر القارئ المرأى والمتصدق قال: «.. ثم يؤتى بالذى قتل في سبيل الله، فيقول الله له: فيماذا قتلت؟ فيقول: أمرت بالجهاد في سبيلك فقاتلته حتى قتلت! فيقول الله تعالى له كذبت وتقول له الملائكة كذبت! يقول الله له: بل أردت أن يقال: فلان جرىء! وقد قيل ذلك! ثم ضرب رسول الله على ركبة أبي هريرة فقال: يا أبو هريرة أولئك الثلاثة أول خلق الله تسعرون بهم النار يوم القيمة!..»

قال شفى الأصبهى : فأخبرت بهذا الحديث معاوية ، فبكى بكاء شديداً حتى ظن أنه هالك! وقال : قد فعل بهؤلاء ذلك فكيف بمن بقى من الناس؟ وتلا قوله تعالى : ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزَيَّنَتْهَا نُوَافِرُ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُخْسِنُونَ (١٥) أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحِيطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

إن الصحابة جميعاً ، والتابعين معهم ، يعلمون أن القتال طلباً لغمى دنيوى مهلكة للدين ، ومن ثم خرجو للجهاد ، ونفوسهم حالية من طلب الدنيا ، مقبلة على طلب الآخرة ، وذاك سر فلاحهم ونصرهم على عدوهم ! .

هناك عقد فادح الثمن بين المؤمنين وربهم ولكنه جليل العوض ، يقدمون حياتهم له وينحهم الجنة في مقابلة ، ومن طلب عظيمًا خاطر بعظيمته ﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ ..﴾<sup>(٢)</sup> .

إن الإيمان حول أصحابه إلى زلازل وبراكين أتت على الشرك من القواعد! فإذا قيل : ياخيل الله اركبى ، وإلى الله ارغبى .. رأيت الرجال يتسابقون إلى الموت موقنين بأن بعده الجنة ..

(٢) التوبة: ١١١ .

(١) هود: ١٥، ١٦ .

وقد يكون أحدهم شيئاً كبيراً أثقلت جسمه السنون ، فإذا سمع النداء تحامل على نفسه ليؤدي واجبه ، فيقول له بنوه إن الله عذرك! ونحن نجاهد عنك! فيقول : كيف عذرني وهو القائل :

﴿ انفِرُوا خَفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup>.

إن الشاب والشيخ ، المثقل والمخفف ، سواء في ضرورة الجهد! الحق أن الوثنيات الدينية والسياسية والاقتصادية لم تجد فؤاداً أشجع ولا ذراعاً أشد ، من فؤاد محمد وذرائعه .

لقد حشد ضدّها الجموع ، ورمى طواغيتها بالأبطال ، وأخذ يقول لهم : «من قاتل في سبيل الله فوق ناقة وجبت له الجنة»... «رباط يوم في سبيل الله خير من ألف يوم فيما سواه من المنازل»... «ما من مكلوم - جريح - يكلم في سبيل الله إلا جاء ، يوم القيمة وكلمه - جرحه - يدمى ، اللون لون الدم والريح ريح المسك»... «لا يجتمع كافر وقاتل في النار أبداً! لا يجتمع في جوف عبد غبار في سبيل الله وفيح جهنم ولا يجتمع في قلب عبد الإيمان والحسد»... «سياحة أمتى الجهاد في سبيل الله»... «ألا أخبركم بخير الناس؟ وشر الناس؟ إن من خير الناس رجلًا عمل في سبيل الله ، على ظهر فرسه أو ظهر بعيره ، حتى يأتيه الموت ، وأن من شر الناس رجلًا يقرأ كتاب الله لا يرجعه بشيء منه» ! .

يقول المغيرة بن شعبة للفرس : أخبرنا نبينا ﷺ عن رسالة ربنا : «أنه من قتل منا صار إلى الجنة! فنحن أحب في الموت منكم في الحياة»! ..

بهذه التوجيهات وتلك المشاعر بدأ الهجوم على قوى الكفر والعدوان ، فإذا الدول الكبرى التي غالبت الزمان وطاولت التاريخ تترنح وتتراجع ثم تهوى!! ..

وجماعة المستشرقين دون مستوى الوعي بهذه الحقائق ، فهم ما عرفوا - في ظل الاستعمار إلا حروب النهب والسلب ، والأحقاد والأطماع ، ولذلك يتحدثون عن محمد وصحابه حديث السكارى عن الملا الأعلى ..

ثم ظهر بعد مضحك يقول للناس : إن العروبة من وراء الفتوح العظيمة في فارس والروم! أي عروبة؟ كان العرب غربى فارس أذناباً لكسرى واسمهم المناذرة ، وكانوا جنوبى الروم أذناباً لقيصر واسمهم الغساسنة ، وكانوا في قلب الجزيرة يسمعون عن الروم والفرس كما يسمع الحمالون عن ركب الدرجة الممتازة في السكك الحديدية!! إن العرب قبل الإسلام ومن غير الإسلام ما كانوا شيئاً ، ولن يكونوا شيئاً وسنزيد ذلك بياناً في الإجابة التالية .

(١) التوبة : ٤١ .

## ٦٦. يدرس الآن في بعض الجامعات أن القومية العربية هي العامل الأول في نجاح الفتح الإسلامي وهيئمة الفرس والروم فما مدى الصحة في هذا القول؟

هذا الكلام أقرب إلى الهرزل منه إلى الجد ، بل يمكن وصفه بأنه جريمة علمية ومحاولة لتزوير التاريخ وقلب حقائقه .

وقد استمعنا إلى أوصاف محدودة توجه النفوس إلى هذا الغرض ، وتجاوزناها لتفاهاها ، ثم تبين لنا أن هناك خطة مرسومة متعمدة للنيل من الإسلام وتاريخه !! .. من ذلك وصف السلطان المظفر قاهر التتار قطز بأنه بطل القومية العربية (!) ..

والرجل ما عرف قط هذه الكلمة ، ولا خطرت له ببال ، فهو - باسم الإسلام وحده - قاد المسلمين من عرب وترك لمواجهة التتار ووقف تقدمهم إلى مصر ، وكان حماسه لدينه وحبه له بارزين في سيرته ، فلما رأى الجيش المصري يضطرب عند الاصطدام بالعدو صرخ صرخته المشهورة ، وإسلاما! فكانت مفتاح النصر ، وسر انكسار التتار للمرة الأولى في تاريخهم العسكري ..

ومعروف أنه من تركستان لا من جزيرة العرب ومع ذلك فقد كتب على مسجده أنه بطل القومية العربية !! ..

ومثل ذلك الكذب وصف صلاح الدين الأيوبي بأنه بطل العروبة! والرجل مسلم كردي الأصل دعاه دينه وإخلاصه لله ورسوله إلى محاربة الصليبيين حتى أجلاهم عن بيت المقدس وأعاده للعرب المطرودين منه وذلك باسم الإسلام الذي لا يعرف غيره! ..

والواقع أن فكرة القومية عرفتها أوروبا في القرنين الأخيرين فقط ، ثم نقلها الاستعمار الثقافي إلى بلادنا ليطيح بوحدتها الكبرى ، فالقول بأن العرب عرفوها وقاتلوا باسمها الروم والفرس ضرب من الهراء الموغل في السخف ..

ونذكر هنا بعض الحقائق التاريخية أن العرب المنتصرين سواء من كان منهم تابعاً للروم ، أو الفرس ، أو قاطناً شمالي جزيرة العرب ، هؤلاء كانوا من أسوأ الناس معاملة للمسلمين ، وتحملاً عليهم ..

فرسل النبي ﷺ إلى الملوك والأمراء ، عادوا جمِيعاً إلى المدينة سالمين ، فلم يقتل إلا الرجل الذي بعث إلى الأمير الغساني المنتظر شرحبيل بن عمرو! ، وهناك أمير عربي نصراني آخر شرع يعد العدة لهاجمة المسلمين في المدينة مما عجل بمعركة مؤتة! ..

ويذكر التاريخ أنه عندما أمر النبي ﷺ بمقاطعة كعب بن مالك ، أحد الثلاثة الذين خلُفوا في معركة تبوك ، أرسل إليه الأمير النصراني يستضيفه ويغريه بترك المدينة ونبذ الإسلام! ..

وقد ارتد إلى النصرانية جبلة بن الأبيهم وأبى قبول الاقتراض منه في مخالفة ارتكبها وأثر ترك العرب والمسلمين واللحاق بالروم ، فأين منطق القومية في هذه الأحداث كلها؟ .

إن العرب النصارى لم يدخلوا جهداً في النيل من الإسلام ووقف تقدمه مؤيدين في ذلك الروم والفرس جميعاً !! ..

ونسأل : أكان الروم أو الفرس يكتبون للعرب احتراماً؟ كلا ، لما جاء كتاب النبي ﷺ إلى كسرى يدعوه إلى الإسلام غضباً شديداً وقال : «يكتب إلى هذا وهو عبد»؟ الكلمة نفسها التي قالها فرعون لما عرض عليه موسى وهارون عبادة الله الواحد ﴿أَنُؤْمِنُ لِبَشَرِينِ مِثْلِنَا وَقَوْمَهُمَا لَنَا عَابِدُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

كان الفرس يحتقرن العرب كما كان المصريون يحتقرن اليهود ، إن الإسلام وحده هو الذي رفع العرب إلى مستوى آخر ، جعلهم أساتذة يعلمون الفرس والروم ، ويحاولون نقلهم من الظلمة إلى النور ، فأين هذه القومية التي يفخر بها العرب ، ويردون إليها انتصارهم على الدولتين العظميين؟ ..

كان عرب العراق يقاومون الفتح الإسلامي مع الفرس ، فلما هزمهم خالد بن الوليد كان يسائلهم : أعراب؟ فما تنقمون من العرب؟ أم عجم؟ فما تنقمون من العدل والإنصاف؟ فأين هذه القومية المزعومة؟ ..

لقد غلبتني الدهشة وأنا أقرأ لأستاذ<sup>(٢)</sup> جامعي يكتب لطلابه : «... إن العامل الرئيسي للفتوحات الإسلامية هو عامل قومي أساسه نضج قومية العرب! وارتفاع روحهم المعنوية بعد استرجاع وحدتهم التي هددتها حركة الردة»!! .

(١) المؤمنون : ٤٧ . (٢) كتاب تاريخ الدولة العربية للدكتور السيد عبد العزيز .

هل حركة الردة كانت تهديداً للقومية العربية ، والوحدة العربية ؟؟ أم كانت انتفاضاً على الإسلام وتکذیباً للوحي وعوداً إلى الجاهلية ؟ .

أجدني مضطراً لمصارحة العرب - وهم قوم التائهون - بجملة حقائق ثقيلة ! .

إننى ألمح مظاهر ردة أنكى من الردة الأولى تبغى الولاء للجنس وتأبى الولاء للإسلام ! .

ليكن ! . فحاجة العرب للإسلام أشد من حاجة الإسلام للعرب ، ﴿وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

وعندما يقع هذا فسينتصب لساندة الدين قوم أولى بالله منهم ، وأحق بالكرامة ﴿وَإِن تَتَوَلُوا يَسْتَبَدُّ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ﴾<sup>(٢)</sup> . . ﴿مَن يَرْتَدِّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذْلَلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا إِيمَانَ﴾<sup>(٣)</sup> .

إننى مصرى عربي بالإسلام ، ولو لا لغة الوحي ما كانت لى صلة بالعرب ، اللغة وحدها لا الدم أو العرق أو الجلد تنميلى إلى هذا الجنس ! وما يسرنى أن أكون هاشميا ، إذ الشرف عندي هو الإسلام وحسب ! وكما قيل :

ليس الأعاريب عند الله من أحد !! ..

والجيل الذى ربه محمد ﷺ هو خير القرون ، وشرف الإنسانية كلها ، لأنه الجيل الذى اعتز بالإسلام وحمل لواءه ، وببلغ رسالته ، والذى رفض أن يقدم على العقيدة أى شىء آخر ولو كان الآباء والأبناء .

لقد كان الوحي الإلهى برنامجه الملتزم ، وثقته الوحيدة ثم خلوف تقبل الوحي على إغماض وتکلف ، وتكره الاتتماء إلى الدين وتحب الانتتماء إلىعروبة (!) وعند وزن البشر بإنتاجهم المادى والمعنوى تطيش كفة هؤلاء ، وتود الأرض لو صغرت منهم ، فما يصلحون إلا علفاً لمدافع الغزا !! ..

لما كان الإسلام ديناً عالياً فقد دخلت فيه أجناس كثيرة ، استفادت منه وأفادته ! ووسعـت رقعته على ظهر الأرض ، وعمقت ثقافته وحفظتها وورثتها الأجيال المقبلة ، وبدلت المال والدم في سبيل عقائدها ، ولا تزال تجاهد دونها إلى يوم الناس هذا .

(١) البقرة : ٢٥٤ . (٢) محمد : ٣٨ . (٣) المائدة : ٥٤ .

وصحابة محمد عليه الصلاة والسلام هم أزكي أتباعه وأطهرهم ، وأجدرهم بالتكريم والتأنسي ..

بيد أننا نلحظ أن العرب حاشا الصحابة وتابعهم بإحسان - كانوا كالوارث المعتمد على جهد أبيه ومدخراته ، أخذوا أكثر مما أعطوا ، وتشبعوا من الدنيا باسم الدين ، وطلبو من الناس أن يحملوهم ويقبلوهم مع الإسلام نفسه (!) ففرضوا خصائصهم العرقية على هدايات الله ، وتقاليدهم الجاهلية والقبلية على حقائق الفطرة ..

فكان الملك العضوض أيام الأمويين! وكانت الخلافة الكاهنة أيام العباسين والفاتميين! وكان احتقار الحرف والصناعات ، وكان الافتخار بالأصل والعزوة! وكان احتقار النساء - بعد وأدهم في الجاهلية - ومضي الانحراف إلى العصر السابق فخنان العرب الترك حتى جعلوهم يرمون الخلافة في البحر ، ثم كانت الطامة الكبرى إذ ظهرت العروبة متخففة من الإسلام أو مستنكرة له ، يقودها من لا علاقة له بالله أبدا .

ويوم نقول : إن القومية العربية هي السبب الأعظم في نجاح الفتح الإسلامي الأول ، فمعنى ذلك أن عقائد الإسلام وفضائله وحاجة العالم إليه أمر ثانوية أو وهمية ! .

ومن ثم يفقد الإسلام أمجاده التاريخية كما فقد وجوده التشريعي والتربوي في الحاضر المهزوم ! .

لا يجوز للجنس العربي أن يعدو قدره ، ويفتات على غيره ، وينسى أن الإسلام ولى نعمته ومقيم دولته ، وحافظ كيانه وداعم أركانه .. ! .

إن شعوب العالم فتحت أحضانها لحملة التوحيد النقى والأخوة الجامعة ، ومبدأ « المسلمين تتكافأ دماءهم ويُسْعى بذمتهم أدناهم وهم يدعى من سواهم » ولم تفتح أحضانها لنعرة جنسية أو عزوة أممية أو عباسية ، أو أعراف بدوية وأوهام صحراوية .

كانت «قادسية» سعد بن أبي وقاص معبراً لأركان الإيمان وحقوق الإنسان ، ونظام الشورى ، وإقامة العدل ، بعد إطفاء المحوسيّة الخربة ، ومحو الاستعباد السياسي وإخراج الناس من ضيق الأديان إلى سعة الإسلام ! .

## لا كرامة للعرب بدون إسلام:

ونعود - بتفصيل قليل - إلى تاريخ العرب إبان الفتوح ، ونسائل : هل انقضى العرب الخاضعون للروم ، أو الخاضعون للفرس على الفرس حين وجدوا عرب الجزيرة يشتباكون مع أعدائهم؟ ..

إن هذا أول ما يرتفع منهم تلبية لنداء العروبة! لكن شيئاً من هذا لم يحدث قط ! .

ونسائل ثانية : هل استقبل أولئك الخاضعون إخوانهم القادمين بشيء من الترحاب ، وذاك أيسر ما يبذلون لو كان للعروبة قومية ملحوظة؟ لم يقع شيء من ذلك ! .

الذى وقع أن العرب المستندلين قاوموا العرب الفاتحين بكل ما لديهم من وسعة ! . وللنلق نظرة على الجبهة الرومانية ، فى موقعة اليرموك التى أجهزت على الوجود الأجنبي بالشام فنرى جبلة بن الأبيهم يقود الألوف من النصارى العرب ، مقاتلاً مع الرومان أنفسهم ورابطاً مصيره بمصيرهم ! .

إن كرهه لعمر بن الخطاب رسب فى أعماقه لأن عمر رفض الاعتراف له بامتيازات الإمارة ، ورأى أن يسوى بينه وبين أعرابى من عامة الناس فارتدى إلى النصرانية ، وتآلىب مع القبائل التى على دينه ضد عقيدة التوحيد للخالق والمساواة بين الناس .. فأين هى القومية العربية؟ التى حاربت الروم؟ .

و قبل ذلك بستينين كانت معركة مؤتة التى حاول فيها مائة ألف من النصارى العرب ومعهم مثلهم من الرومان أن يفتكوا بالجيش الإسلامي القليل العدد ، الجيش الذى حرمه الغضب لأن هؤلاء العرب أذناب الرومان قتلوا بطريقة سافلة رسولاً للنبي ﷺ أرسله إلى أحد أمرائهم .

قاد هذا الجيش يذوب لولا انسحاب خالد بن الوليد! وسبب المعركة ، ما ذكرناه آنفاً ، قال الأمير الغساني للحارث بن عمرو - رسول النبي لتبلغ الدعوة - لعلك من رسول محمد؟ قال : نعم ! فشد وثاقه ، ثم ضرب عنقه بالسيف! ..

فأين هى أصالة القومية التى تجمع بين المسلمين والعرب الخاضعين للروم؟ إن الأمر بلغ حداً من الهزل يستحق الدهشة أي قومية يعنون؟ ونذهب إلى جبهة فارس فماذا نرى؟ نرى عرب العراق ينضمون إلى مجوس فارس فى مقاومة

الصحابة والتابعين ، مع أن آخر ملك لهؤلاء العرب مات فى سجن كسرى! ولكنه الذل وقبول الدنية .

كانت موقعة الوجة ، وأليس ، على نهر الفرات من أقسى المعارك التى خاضها العرب المنتصرون مع سادتهم المجوس ضد زحف خالد ورجاله! حتى بلغ الغيط من خالد مبلغه ، وهو يرى بنى جنسه يكسوهم هذا الصغار! فكان إذا ظفر بهم يقول : أعراب؟ فما تنتقمون من العرب؟ أم عجم فما تنتقمون من العدل والإنصاف؟ ..

فكيف يجيء بعد هذه الحقائق الدامغة من يزعم زوراً أن هذه الحروب كانت تحرراً وطنياً ، أو ثورة قومية (!) تعاون فيها عرب الشام وعرب العراق مع زملائهم عرب الجزيرة ضد الروم والفرس!! ..

إن الصحابة والتابعين الذين خرجوا من المدينة المنورة كانوا يحملون حقا رسالة تحرير ، لكنها للشعوب كافة ، لجماهير الفرس والروم والعرب الذين طحنتهم الحكم الفردى ، وكيل ضمائركم وحرمكم الحقوق الطبيعية للإنسان .

إن الإسلام لم يكن فورة جنسية ، ولا نزعة استقلالية عن التدخل الأجنبى ، كما يريد نشر ذلك المستشرقون والمبشرون والعروبيون! إنه حركة إنسانية عامة تعلو على الأقوام والأوطان ، تربط الناس بربهم ليستهدوا به وحده ، ويستلهموا منه وحده ، ولن يكونوا في القارات كلها سواسية في الكرامة والولاء ، فلا سجود إلا لله ولا حكم إلا لله ..

فإن عقل ذلك العرب أفلحوا ، وإنما بادروا ، وأتى الله بخير منهم في التأسي  
بمحمد ورفع لوانه! ..



## ٦٧. ألا يمكن ردم الفجوة بين السلف والخلف حتى تستطيع الأمة رد الغارات المتتابعة عليها؟

لا يوجد مسلم يحجب ولاه عن السلف ، أو يرفض الاستقامة على نهجهم !  
كيف وهم دعامة الدين وحرسه الشديد ، وحاملوه إلينا نقىأ قويأ ؟ ..

إن التفاوت نشأ من القصور العقلى لدى الدهماء ومن إليهم ، ومن ضعف الخلق - أو ضعف التقدير - عند بعض المشتغلين بالمعرفة الدينية ، ولا يوجد قضايا جسيمة تقسم الأمة اليوم إلى سلف وخلف ، وتتيح لأعدائها فرصة القضاء عليها ..

ولاستعراض صورا من الخلاف الناشئ ، وانظر : أين هي الفجوة المزعومة ؟ ..  
هل أتباع أحمد بن حنبل هم السلف ، وغيرهم هم الخلف ؟ ما أظن عاقلا يزعم هذا ! قد يكون التفرق المذهبى والتعصب الأعمى لإمام بعينه بدعة لم يعرفها السلف ! وهذا حق ! ..

والعلاج أن تشيع فى هدوء دراسة الفقه المقارن ، وأن تبحث القضايا من خلال مراجعة واعية لكتاب الله وسنة رسوله ، وأن يتم ذلك فى بيئة متخصصة بعيدة عن هوس الدهماء ..

ثم تقدم خلاصات عملية للجماهير مع ملاحظة :

- (أ) أن فقه الفروع ثانوى فى رسم السلوك الإسلامى .
- (ب) أن شغل العامة به لون من الثرثرة الدينية المعطلة للإنتاج ، والمضعة للطاقة على الجهاد .
- (ج) أن اتباع أى رأى لإمام ثقة خطأ أم صوابا فى نظر الغير ، لا حرج فيه ، ولا يلد عداوة لأحد ! ..

إن أولى الألباب أخذوا على عوام المسلمين قدماً وحديثاً مغالاتهم الغربية في  
فقه الفروع وإهمالهم لسلامة الأخلاق والقلوب ، وتکاسلهم عن التفوق في شؤون  
الدنيا وأسباب الحضارة ، وهذا مسلك يودي بالدين كله .

وأمر آخر يشير للبلبلة والفتنة! زيارة القبور والاستشفاع بأصحابها عند الله ..  
والحق أن الخاصة الأولى في الإسلام تعليق القلوب بالله وحده ، وإسلام الوجوه  
إليه ، والنظر إلى الأحياء والموتى على أنهم عبيد وحسب ..  
ولم يطلب الله مني وأنا أدعوه أن أستظهر معى بأحد ، أو أستشفع إليه بخلوق ..  
ولست أحب أن أغقر صفو التوحيد بسلوك سخيف .. وقد رأيت من زوار  
الأضرحة ما يثير التقزز ، ويوجب الإنكار ..

والذى أراه أن تعليم هؤلاء قد يفتقر إلى جهد شديد ، ولكنه واجب ، بل هو  
متعين ، وهو أولى وأجدى من تكفيرهم واستباختهم واعتبار دارهم دار حرب!! ..  
إنهم يكرهون التجسيد اليهودي ، والتعديد النصراني ، وأنواع الوثنيات البوذية  
والهندوكية والعربية القديمة ، ويحرضون كل الحرص على انتمائهم الإسلامي ، بل  
يقاتلون دونه بكل ما أوتوا ! ..

فلماذا يحرض البعض على تكفيرهم ، ويعجز عن إرشادهم إلى المثلث؟ أكاد أقول  
إن الحرص على تكفيرهم مرض نفسي لا يقل عن المرض الذي يعاني منه هؤلاء!! ..  
نظرت إلى اختلاف الفقهاء في حكم الصلاة بالمقبرة ، وتحيرت بادئ ذي بدء!  
أن جمهرة الأئمة الأربع بين كاره ، أو مبيح! ثم جاء ابن تيمية - وللرجل وزنه  
العلمي - فحرم بشدة وذكر المسلمين بحديث نبيهم «لاتتخذوا القبور مساجد، إنى  
أنهاكم عن هذا»! ..

وخيّل إلى أن تغيير الناس هو السبب في اختلاف الحكم ، فما كان المسلمين  
الأوائل يذهبون إلى مقبور يلتمسون منه شيئاً ، ومن ثم لم يشعر الفقهاء المفتون قدماً  
بأن الأمر يستحق الخطر والوعيد ..

أما في القرن السابع - عصر ابن تيمية - فإن أعداداً من العامة كانت تستجير من  
التتار الغازيين بقبر أحد الصالحين! .

كيف يقع هذا؟ وما يغنى المسكين عن هؤلاء اللاذين به؟ إنه لو كان حيا  
ما أفادهم! ..

وهل يفيد في الحرب إلا من استكمل عدتها؟ ﴿وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفِلُونَ عَنْ  
أَسْلَحَتُكُمْ وَأَمْتَعْتُكُمْ فَيَمْلُؤُنَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً﴾<sup>(١)</sup> إن ذلك ما جعل الرجل يتشدد  
في إنفاذ كلام رسول الله ﷺ ألا يبني على القبر مسجد ، وألا يصلى في مقبرة  
سدالللذرية !! ..

الواقع أن حركة ابن عبد الوهاب - من الناحية العلمية - سليمة ، وقد تكون  
الوسائل الرديئة هي التي هزمتها ، يذكر الأستاذ أحمد أمين : «أنه قام في الهند  
زعيم وهابي اسمه السيد أحمد ، حج سنة ١٨٢٢ م وهناك آمن بالذهب الوهابي ،  
وعاد إلى بلاده فنشر الدعوة في «البنجاب» وأقام دولة شبه وهابية وأخذ سلطانه  
يتند حتى هدد شمال الهند! وأعلن حربا عوانا على البدع والخرافات! وهاجم الوعاظ  
ورجال الدين الرسميين! ثم دعا إلى الجهاد ضد من لم يعتنق مذهبه ، ويقبل  
دعوته ، وقرر أن الهند دار حرب! وقد لقيت الحكومة الإنكليزية متاعب كثيرة من  
أتباعه حتى استطاعت إخضاعهم» .

ألا نستفيد من ذلك كله أن الوسائل ينبغي أن يعاد النظر فيها على ضوء  
التجارب الفاشلة؟ ..

إن الإقناع أهم من التخويف ، والدليل أجدى من السيف ، وأنا أريد هداية الناس  
لا أسرهم! ..

ومن نظر إلى الدنيا على أنها مغنم له إذا انتصر ، فهو قاطع طريق! وليس داعيا  
إلى الله ، وهو أجهل الناس بسيرة محمد وشريعته! ..

وإذا كان القتال الغبي لامساغ له من أجل العقيدة فكيف إذا كان في سبيل  
نقاب يوضع على وجه امرأة أو غطاء يوضع على قافية الرأس ، أو صورة ترسم على  
ورقة ، إن البعض مستعد لحرب أشد من حرب داحس والغبراء من أجل هذه  
القضايا المحورة!! ..

(١) النساء : ١٠٢ .

وعلى أية حال فمن الخير أن ينأى عن ميدان الدعوة الدينية أصحاب المزجة السوداوية والطبع الغضوب والمتلمسون للبراء العيب! ..

وشيء أخير نسبته هنا .. لقد درسنا في الأزهر ونحن طلاب مذهبى السلف والخلف في آيات الصفات ، أعني التفويض والتأويل ، وتم ذلك دون تشنج أو توتر أعصاب ، وترك لمن شاء أن يختار ما شاء من أقوال! ..

وقد اخترت رأى السلف لأنه في نظرى أعرف بوظيفة العقل الإنساني وقدراته ، ولأنه يسد الأبواب أمام مجالس الشرطة الدينية التي تضيع الوقت سدى! ولأنه احترم مصادره الأصلية ، وازدرى فكر اليونان! ..

ومع ذلك فقد تعمقت في فهم أفكار الخلف ، وأستطيع القول بأن جمهرتهم حراص على توحيد الله وتوقيره! . وأن دراستهم لا بد منها في فهم الملل والنحل ومقارنة المذاهب ، وأن الأفضل الآن تخفيظ هذه الدراسات ووضعها في المخازن للذكرى والتاريخ .

فالنزعة العقلية المعاصرة لا تحب أن تسمع بحثاً عن : هل الله عالم بذاته؟ أو بصفة زائدة على الذات؟! إن هذا اللون من الفكر أمسى لغوا! ..

وعلى معتقدى فكر السلف أن يتجردوا لنصرة دينهم فالله فسيح! . أما أن يعتبروا اعتناق الفكر السلفي هو نصرة الدين ، وأن إلحاد هزائم بالأشاعرة قربى إلى الله ، فذاك الآن نوع من البطالة! ..

قال لي صديق من نجد : نطاق العقائد أوسع مما ذكرت ، والذين يقفون به عند هذه الحدود هم الذين لا يؤمنون بالوحين معا! ..

قلت دهشاً : ما تعنى بالوحين؟ قال : الكتاب والسنة! قلت : هذه تثنية مثيرة! فإن القرآن معجز تحدى الله به الإنس والجبن! وهو مقطوع بشبوبه كلمة! ولا كذلك السنة! أكثر السنة أحاديث آحاد ، يعمل بها في الفروع أما العقيدة فتحتاج إلى نص مستيقن ثابت بالتواتر! ..

والقرآن أصل الإسلام ، والسنة فرع يجيء بعده ، بياناً وتفسيراً ..

قال : السنة مثل الكتاب في أنها مصدر للعقائد مadam السندي صحيح! ..

قلت : ماهى العقيدة التى ترى أنها ثبتت بحديث أحادي؟ وكلفت الأمة جماء باعتناقها؟ ..

فتروى قليلا ثم قال : ثبت فى الصحاح أن الرسول ﷺ قال : «لامتن النار حتى يضع الله تبارك وتعالى فيها رجله فتقول: قط فقط، فهناك تملئ ويذوى بعضها إلى بعض ولا يظلم الله تعالى من خلفه أحدا» ، فالحديث أثبت صفة القدم! ..

قلت : هذا كلام باطل ، إنك مع بعض السطحيين فهمتم أن «الرجل» الكلمة تعنى العضو المعروف ، وقد قال المفسرون : إن القدم ما يقدم للنار من الأشخاص الأراذل الذين يستحقونها ، وارجع مثلا إلى تفسير القرطبي لترى أن القدم وكذلك الرجل مفرد أرجل الجراد ، وأرجال يعني الأرتال ، والمعنى معروف لدى العلماء .. فلا دلالة الحديث قطعية ، ولا ثبوته قطعى ، فكيف تنشئ عقيدة من ظن حائر؟ ..

وما طلب عربى ولا رومى ولا عجمى باعتقاد أن لله قدما ، فهل نأخذ الدين من سلفنا الأول أم نأخذه من عقولهم؟ ..  
راجعوا أنفسكم ليلتقي المؤمنون على كلمة سواء ..



## ٦٨. ماحقيقة الملائكة والجن؟ وما علاقتهم بالإنسان؟

هذا ميدان شائك! لأنه يتصل بعالم الغيب ، ودرايتنا به قليلة ، وسائلنل خطواتى بحذر ، مستهديا بما أملك من طاقة عقلية ، وبما تيسر من تعاليم سماوية! ..

أؤكد أولاً أن الوجود أكبر من الإنسان! وأن تصور الإنسان نفسه على أنه الكائن المحتكر للحياة ينطوى على غرور وجهالة ، فالكون أكبر منا ، وساكنوه أكثر عدداً ، وأشد قوة ! .

وقد فهمت من القرآن الكريم أن الجن عالم بُرِزَ إلى الحياة قبل الإنسان ، وربما كلف قبله قال تعالى :

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا إِلَيْنَا إِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَّا مَسْنُونٍ (٢٦) وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلٍ مِّنْ نَارٍ السَّمُومُ ﴾ (١).

ويبدو أن إبليس أبا الجن ضايقه هذا الكائن الجديد ، وظنه منافسا على مكانة استقرت له ، فكره آدم وبنيه ، وسائل الخالق معتبرضا : لم خلقت هذا الإنسان ذا الطبيعة الهشة؟ ولم أمرت بالسجود له؟ إننى أقدر منه وأصلب! ولو أطلقنا فى سباق لاحقنا به وبأولاده شر هزية ﴿ قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كَرَمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخْرَتْنَ إِلَيْيَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا حَتَّىْكَ (٢) ذُرْرَيْتَهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٢).

وإبليس بهذا التصرف أحمق! فليس له - وهو أحد العبيد المخلوقين لرب الأرض والسماء - أن يقف هذا الموقف ، فللله أن يخلق ما يشاء ، ولله أن يفضل ضعيفا متواضعا على متكبر! وما أدرى إبليس أن من أبناء منافسه من يبهر بحسن الطاعة وصدق العبودية ، ويحطم ما يتعرضه من عقبات ، حتى يرضى ربه بجدارة؟ ..

على أن عالم الجن لم يمض كله في طريق إبليس ، فقد بقى منه نفر كثير يعلن ولاءه لله ، ويثابر على طاعته ، ويؤدى التكاليف المطلوبة منه ..

(٣) الإسراء : ٦٢ .

(٤) لأستاذن.

(٥) الحجر : ٢٧ ، ٢٦ .

نعم في الجن ناس طيبون ، يسبّحون بحمد ربهم وينكرون أن يكون له ولد ، ويهددون إلى الرشد وينفذون وصايا المسلمين ، وهناك أيضاً من واصلوا الحملات ضد آدم وبنيه ، واحتالوا طويلاً لإشقادهم وإقنانهم ﴿وَأَنَا مِنَ الصَّالِحُونَ وَمَنْ دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَائِقَ قَدَداً﴾ (١) وَأَنَا ظَنَّا أَنَّ لَنْ نُعْجَزَ اللَّهُ فِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعْجَزَهُ هَرَبًا (٢) وَأَنَا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى آتَيْنَا بِهِ فَمَنْ يُؤْمِنُ بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهْقًا (٣) وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمُونَ وَمَنْ أَنْهَا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحْرُوا رَشَادًا (٤) وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَابًا (٥) .

والاحتراك دائم بين ذرية إبليس وذرية آدم ، فما طبيعة هذا الاحتراك؟ ..

الظاهر أن الشياطين - أعني الجن العصاة - ليس لهم أكثر من الوسوسة والاستغفال! ومع ضخامة قواهم المادية فهم مكفوفون عن استخدامها ضد بني آدم! إنهم يجيئون لتردد فيغرونه بالجن ، ولتوقع فيغرونه بالكبير ، ولتهافت على الشهوات فيغرونه بالفسق ، وهكذا ..

وعندما يوقف الكل للحساب ، يقول الشيطان لمن أغراهم : ﴿إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلَوْمُوا أَنفُسَكُم﴾ (٦) .

والقانون - كما قيل - لا يحمي المغفل ، فإذا زاغ بشر فهو المسئول عن نفسه ، وما يملك أحد إرغامه على عوج ، ولو استخدم مواهبه ما قدر أحد على الضحك منه .

قد تكون قصتنا على ظهر الأرض هي قصة أبينا آدم أيام الجنة! إنه لو ظل ذاكراً فلم ينس ، قادرًا فلم يضعف لارتد سهم إبليس إلى نحره! ولكنه لم يكن عند حسن الظن ﴿وَلَقَدْ عَاهَدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا﴾ (٧) .

والذين ينزلقون في دنيانا وقع لهم ما وقع لخلل داخلي فيهم جعلهم يتباولون مع كيد الشيطان ، وينخدعون بکذبه ﴿وَلَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٨) وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكٍ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ﴾ (٩) .

(١) الجن: ١١-١٥ . (٢) إبراهيم: ٢٢ . (٣) طه: ١١٥ . (٤) سباء: ٢٠، ٢١ .

وعندما تقع رذيلة فلذة الشيطان منها الأذ عليها وتربيتها ، ذلك كل ما يشتهي !  
أما الإنسان المجرم فلذته أكل حرام أو سرقة عرض أو ظلم ضعيف ، وما يحس مؤقتا  
بحلاوته لا يحس الشيطان شيئاً منه ولا يرى لذة فيه ! ..

فرحة الشيطان أن يرى الإنسان ساقطا ذليلاً مغاضبا لربه ، ولذلك يقول الله  
لبني آدم موبخا :

﴿أَفَتَخْدُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ بِئْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدْلًا﴾ (١) .

ويظهر أن للشياطين تخصصات شتى ! كما يظهر أن بعضهم يلازم أنواعا من  
البشر ، ويقف نفسه على إغوائهم ﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقِيَّضُ لَهُ شَيْطَانًا  
فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾ (٢) .

وإذا كان للعصاة قرناوهم ومضللوهم ، فإن الأقواء ييأس الشيطان منهم ﴿إِنَّ  
عِبَادِي لَيَسَّ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾ (٣) .

ونترك عالم الجن وعلاقته بالإنسان إلى عالم آخر أنقى وأطيب ..  
إن الإنسان والجن جنسان مختلفان متحنان قادران على الخير والشر ، والذكر  
والنسيان ، من أجل ذلك يحصى الله عليهمما نعمه ثم يقول :

﴿فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ (٤)؟ ..

لكن هناك عالما آخر إرادته من إرادة الله ، وحياته وقف على إنفاذ مشيئته ، هو عالم  
الملائكة الذين يرون دائماً إلى أنوار الألوهية ويستغرون في أمجادها قال تعالى :  
﴿وَمَنْ عَنْهُ لَا يَسْتَكِبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ (١٩) يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ  
وَالنَّهَارَ لَا يَفْتَرُونَ﴾ (٥) .

وظائف الملائكة كثيرة ، وهم مع أبناء آدم من بدء تخلقه حتى يوارى في التراب .  
ففي الحديث عن ابن مسعود قال : قال رسول ﷺ : « إن خلق أحدكم يجمع في  
بطن أمه أربعين يوماً ، ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ، ثم يبعث الله ملكا  
بأربع كلمات ، يكتب رزقه ، وأجله ، وعمله ، وشقى أم سعيد ، ثم ينفح فيه الروح » !! ..

(١) الكهف : ٥٠ .

(٢) الزخرف : ٣٦ .

(٣) الحجر : ٤٢ .

(٤) الأنبياء : ١٩ ، ٢٠ .

(٥) الرحمن : ١٦ .

وإذا صح أن نسمى هؤلاء الم وكلين بالأرحام ملائكة الحياة ، فهناك آخرون للوفاة  
﴿ قُلْ يَتَوَفَّ أَكُمْ مَلِكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَيْ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

والمحى الميت هو الله جل شأنه ، وهو الذي ي لهم ملائكته ويقدرهم على فعل  
ما يريد .

وقدرات الملائكة أعظم كثيراً من قدرات الجن ، وإذا كان العفريت يستطيع أن  
يلمس السماء ، أو ينقل شيئاً من اليمن إلى فلسطين في ساعة ، فإن الملائكة أوسع  
طاقة ، وفيهم من يستطيع تطبيق أعني المردة ، والهوى به إلى أسفل سافلين ..  
والملايك يتبعون حياة البشر ، ويسلجنها سواء كانت نية في القلوب ، أو كسبا  
للحوارج ، ويعنى هذا بلا ريب رؤية عجيبة وصحوا تماماً ﴿ إِذْ يَتَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾<sup>(٢)</sup> ما يلفظ من قول إلا للديه رقيب عتيد<sup>(٣)</sup> .

وما يحتاج ربنا جل جلاله إلى من يعلمه أو يذكره ! ولكن النظام الذي  
وضعه لكونه ، أحصى فيه كل شيء من المخلوقات والأعمال ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مَّشْقَالٍ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾<sup>(٤)</sup> .

والملايك الكرام الكاتبون لا ينتهي لهم تسجيل ، ولا يقف لهم إحصاء ﴿ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأنٍ ﴾<sup>(٥)</sup> فبأي آلاء ربكم تكذبان<sup>(٦)</sup> ؟ .

والملايك صديقة للمرء المؤمن تفرح بعبادته وتهش له ، وإذا دخل المسجد  
للصلوة حفت به ، وإذا جلس في طاعة الله شرعت تدعوه : اللهم ارحمه ، اللهم  
اغفر له ، وثبت أن لها نوبات في صلاتي الفجر والعصر ، ثم تصعد إلى ربها تذكر  
له ماترى ، وهو أعلم به ، ولكن النظام الذي وضعه سبحانه .

في المحافل الحادة ، وفي مجالس الخير تكون الملائكة بلطفها ودعائهما مع المؤمنين  
فربما قال أحدهم الكلمة يعينه عليها ملك كريم ، وربما صاغ القصيدة في الدفاع عن  
الله ورسوله ، يؤيده فيها الروح القدس - كبير الملائكة ..

(٢) ق ١٧، ١٨ .

(٤) الرحمن ٢٩، ٣٠ .

(١) السجدة ١١ .

(٣) يونس ٦١ .

وفي الوقعات التي يصطفع فيها الحق والباطل ، ويبعث جند الله أنفسهم لنصرة دينه ، تتنزل الملائكة لتشجع وتلهم ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَلَتَبْتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأْلُقُي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّغْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ﴾<sup>(۱)</sup> فـي هذا الحين تكون ملائكة أخرى لنزع أرواح الكفرة ، تتناولها باللطمـات ظهر البطن ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرَيقِ﴾<sup>(۲)</sup> .

وهذا الكلام يحتاج إلى تفسير شامل ، فإن الملائكة لم تعمد إلى سكير في حان لتدعوه وتلتمس له المغفرة ، بل دعت لامرئ يريد أن يتزكي ، سعى إلى المسجد ليؤدي حق الله ، وغالب أشغال العيش وأوقات اللهو ، ورجع عليها ذكر ربه فهو أهل لأن يصلى عليه الكرام الكاتبون ..

كذلك لم تعمد الملائكة إلى جبان فار من الميدان لتسأل له التثبيت والرضا ، وإنما دعت لرجل مؤمن هزم حب الحياة وأثر نصرة الله ، فهو جدير بالإيناس والبشرى! ..  
والأصل في هذا التفسير قوله تعالى :

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾<sup>(۳)</sup> ..

إن تنزل الملائكة كما يفيد ظاهر الآية في أحوال الحياة كلها ، لا في الرمق الأخير وحده كما يرى البعض ..

ويتبين ذلك عندما تعلم أن هذه الآية في مقابلة ما نزل في الغافلين المعوجين قبل ذلك مباشرة وهو قوله تعالى :

﴿وَقَيَضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَرَيَّنَا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ﴾<sup>(۴)</sup> .

فالأشرار توزهم الشياطين ، والأخيار تؤيدهم الملائكة ، والفريقان مسئولان برعوسهم عن نفوسهم ، فهم ذوو عقول ، ولهم إرادة حرة يحاسبون بها قبل أى شيء! ..

---

(۱) الأنفال : ۱۲ .      (۲) الأنفال : ۵۰ .      (۳) فصلت : ۳۰ .      (۴) فصلت : ۲ .



## ٦٩. ما معنى أن لله تسعه وتسعين اسماء وما مغزاها؟

في القرآن الكريم ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لِهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾<sup>(١)</sup> . وفيه كذلك ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِيْجَزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

المتأمل في هذه الأسماء يجد لها صفات علا ، ونحوت كمال وجلال وجمال .. والصفة تسمى اسماء إذا دامت لصاحبها ولا زمته فلم تنفك عنه لأنها أشبهت العلم الذي أطلق عليه وعرف به! ..

والأسماء الحسنى - بهذا المعنى - كثيرة ، لأن معالم العظمة الإلهية ليست لها نهاية ، وهي مبثوثة في القرآن كما تنبت النجوم في آفاق السماء - ولله المثل الأعلى - ويغلب أن تختتم بها آيات ، ويختار الاسم ، أو الأسماء الخاتمة من السياق الذي جاءت به الآيات .. وسنشرح ذلك بعد حين ..

وجاء في الحديث الصحيح «إن لله تسعه وتسعين اسماء، من حفظها دخل الجنة، إن الله وترى حب الوتر» .. وفي رواية «من أحصاه دخل الجنة» ، والمراد بالإحصاء ألا يقتصر في معرفة الله ودعائه على بعض دون بعض ، بل يعيها كلها ، ويعرف على الكمال الأعلى والعبودية الصحيحة من خلال مدارستها وإشراب القلب حقيقتها ..

وليس المقصود أن الأسماء الحسنى محصورة في هذه التسعة والتسعين ، فهي أكثر من ذلك ..

والإسلام جاء لتصحيح أخطاء البشر في فهم الذات الأقدس ، وتنزييه عن أوهام القاصرين والجاهلين ، فإن الأديان الأرضية أثبتت للألوهية صورة مشوهة منكورة يرفضها أولو الألباب ، ويدركون أن مبدع هذا الملوك أعلى منها وأجل .. ثم جاء أهل الكتاب يتحدون عن إله يتمدد واسعا يده تحت قفاه ، وواضعا قدما على أخرى!! إله ينسى ويندم ، ولا يدرى خطورة تصرفاته! ..

• (٢) الأعراف : ١٨٠

. (١) طه : ٨

وقد أمر المسلمين أن يتركوا أولئك المحدثين في أسماء الله ، وأن يعبدوا الله  
بأسمائه الحسنة وحدها ..

وقارئ هذه الأسماء لا يفهمها إلا إذا عرف الكون والحياة ، عرف هذه السماء  
المبنية ، والأرض المفروشة ، عرف قوافل الأحياء وهي تعبّر عصراً بعد عصر في  
طريقها إلى الدار الآخرة .

لا يمكن أن تتم معرفة الله بعزل عن ملكته الكبير ، ومتابعة لقدره الحكم وهو  
يهرّم وينصر ويُصلح ويُبكي ويُخفي ويُرفع ﴿يُدِيرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ  
بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقَنُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

والعارف بالله من خلال إحصائه للأسماء الحسنة ، يعرف أن العالم كبير ،  
ولكن خالقه أكبر منه! وأن عقل الإنسان جهاز رائع ، ولكن مبدع الألوف المؤلفة من  
العقل المنتشرة في القارات الموجودة من أزل الدنيا إلى أبداً - أروع وأوسع!

وماذا نقول؟ إن الحشرة المتحركة على الشري لا تدرى : ما الإنسان ، وما ذكاؤه؟ وما  
الكون ، وما أبعاده؟ إن الكلمة لا تدرى : ما كاتبها؟ فكيف نعرف نحن التافهين كنه  
الذات العليا ، وأماد عظمتها؟ ...

إننا في نطاق العبودية العاجزة نسبح بحمد الله ونتحدث عن مجده ، ونعلن  
بصدق ولا ناله وفقنا إليه ..

ولعلمائنا بعض التعليقات على الحديث الذي ذكر الأسماء التسعة والتسعين ،  
قالوا : الأسماء المقابلة لا ينبغي أن نذكرها مفردة ، واقفين عند المعنى الذي  
لانحب ، كالضار النافع ، والمعز المذل ، والقابض الباسط ..

فإن هذه الأسماء ذكرت بمعانٍها المضادة حتى يعلم البشر أن ما ينوبهم من خير  
وشر ليس بعزل عن علم الله وتقديره! وله جل شأنه أن يختبر عباده بما يسوء ويسهل ..  
وعلى العبد أن يطلب كشف الضر من أرسله ، ويغلب أن يكون نصاب المرء من  
عند نفسه وأنه حرم اللطف بسبب ما اقترفه ، ومن ثم يطلب العفو والتجاوز .  
ومن الأدب لذلك أن ينسب الخير لله ، وينسب الشر لنفسه ، وتأمل في دعاء

\_\_\_\_\_. (١) الرعد : ٢ .

الخليل : ﴿الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِنِي وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِنِي﴾<sup>(١)</sup> وَلَمْ يقل : أَمْرَضْنِي .

وتوقف بعض العلماء عند اسم «المنتقم» ، ورده قائلاً : لَمْ يرد فِي الْكِتَابِ أَوِ السُّنْنِ الصَّحَّاحِ .

والذى ورد فى آية ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو اِنْتِقامٍ﴾<sup>(٢)</sup> .

والفارق كبير بين العبارتين ، إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَصُفْ مَكَةَ بِأَنَّهَا قُرْيَةٌ ظَالِمَةٌ عِنْدَمَا أَذَّتِ الْمُؤْمِنِينَ قَدِيمًا وَإِنَّمَا جَاءَ فِي الْآيَةِ ﴿الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقُرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا﴾<sup>(٣)</sup> ، وَبَيْنَ الْوَصْفَيْنِ تَفَاقُتٌ ! ..

وَالْأَسْمَاءُ الْحَسَنَى تقرِيبُ لِلْعَظَمَةِ الإِلَهِيَّةِ مِنَ الْعُقْلِ الْإِنْسَانِى الْكَلِيلِ ، وَمِنْ مُشَاعِرِ الْبَشَرِ الْمُأْنُوسَةِ ، إِلَّا فَلَا يَعْرِفُ اللَّهَ إِلَّا اللَّهُ ، أَوْ كَمَا وَصَفَ رَسُولُهُ مُحَمَّدُ ﷺ : «سَبِّحْنَكَ لَأَنْتَ نَحْنُ عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ»! ..

وَمِنَ الْحَقَائِقِ الْتَّارِيْخِيَّةِ أَنَّهُ لَا يُوجَدُ إِنْسَانٌ أَحْسَنُ تَمجِيدَ اللَّهِ ، وَاجْلَالَهِ مُثْلَّهِ مُحَمَّدَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ، وَكَأَنَّمَا عَقَدَ مُسَابِقَةً بَيْنَ أَصْحَابِهِ لِيَتَنَافَسُوا فِي الشَّنَاءِ عَلَى اللَّهِ وَمَدْحُهِ وَالتَّزْلُفِ إِلَيْهِ وَاللَّهُجَّ بِحَمَادَهِ! ..

عَنْ بَرِيْدَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ رَجُلًا يَقُولُ : اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنِّي أَشْهَدُ أَنِّي أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْأَحَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كَفُوا أَحَدٌ .. فَقَالَ : «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ سَأَلَ اللَّهُ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا دَعَى بِهِ أَجَابَ وَإِذَا سَأَلَ بِهِ أَعْطَى»! ..

وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : دَعَا رَجُلٌ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنِّي أَحْمَدُكَ ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْمَنَانُ ، بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ يَاحِي يَاقِيُومُ .. فَقَالَ النَّبِيُّ : «أَتَدْرُونَ بِمَا دَعَاهُ؟» .. قَالُوا : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ! .. قَالَ : «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ دَعَ اللَّهَ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا دَعَى بِهِ أَجَابَ ، وَإِذَا سَأَلَ بِهِ أَعْطَى»! !! ..

وَاسْمُ اللَّهِ الْأَعْظَمُ يَبْلُغُهُ الْعَبْدُ الَّذِي يَنْبَعِثُ عَنْ إِخْلَاصِ عَمِيقٍ ، وَدُعَاءُ حَارٍ ،

.(٣) النَّسَاءُ : ٧٥ .

.(٤)آل عمران : ٤ .

.(١) الشُّعْرَاءُ : ٧٨ - ٨٠ .

والذى يجتهد فى الثناء على الله بما يحفظ من صفاته وأمجاده ..

وعن أنس «بينما رسول الله ﷺ يصلى إذ جاءه رجل قد حفزه النفس ، أى يلهم وتنتابع أنفاسه . فقال : الله أكبر ، الحمد لله كثيراً طيباً مباركاً فيه! فلما قضى الرسول الصلاة قال : أيكم المتكلم بالكلمات؟ فأرم القوم - أطروقا سكوتا - فقال الرسول : إنه لم يقل بأسا! فقال الرجل : أنا يارسول الله ، فقال : «لقد رأيت اثنتي عشر ملكاً يبتدرنها، أيهم يرفعها إلى الله» .

وظاهر أن الصحابى القائل أنشأ الكلمة من بيته! ولم يسبق إليها .. ! إنها نضح الإيمان الذى تعلمه من نبيه فأطلق لسانه بهذا الثناء والتكبر .

ومعرفة الأسماء الحسنة ليست تصوراً نظرياً للكمال الذى تومن إليه ، إنها فى إحساس المؤمن لابد أن تختلط بشئون الحياة التى يحياها وتلى عليه السلوك الذى يلائمها ..

لاحظت أنه فى أوائل سورة الحديد قرابة خمسة وعشرين اسمًا ووصفًا لله تعالى ، تتبع سردها على نحو يشير الفؤاد! .

ثم لاحظت كأن هذا كله كان تمهيداً لتكليف محددة من الإيمان والإنفاق والجهاد والهجرة بدأت بقوله تعالى :

﴿آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلِفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ﴾ (١) ..

إن إحصاء الأسماء الحسنة كما جاء فى الحديث الشريف هو إقامة الخلق والسلوك عليها ..

من أولى من الله أن تومن به؟ إنه الأول والآخر والظاهر والباطن! ..

من أولى من الله أن نرفع الصوت بتسبيحه وتکبيره؟ إنه الله الذى سبع له ما فى السموات والأرض ..

من أولى من الله أن تنفق فى سبيله ، إنه مانح المال فى الحياة ، ووارثه مع فناء الكون كله ..

من الذى يلتجأ إليه الحائر ، ويستهدى به التائه؟ إنه النور ، الهدى! ..

من الذى ينقى له القلب وتحلص له النية؟ إنه العليم بذات الصدور .

(١) الحديد : ٧ .



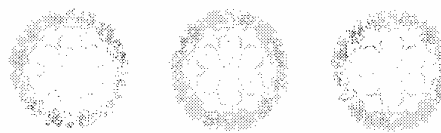
والبشر يتفاوتون في هذه المعانى وأثارها ، ولذلك يقول الله للمؤمنين في هذه السورة :

﴿ لَا يَسْتُوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدِهِ وَقَاتَلُوا وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾<sup>(١)</sup> ..

ولما كان المسلمون قد جاءوا بعد اتباع أديان لم تحسن معرفة الله ، ولم تعُ اسماء الحسنى ، فقد نبهوا إلى اليقظة ، ونبذ الغيبة التي طوت الأولين ، ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> .

والخشوع لذكر الله في السياق الذي يملأ السورة كلها يقوم على أن الأسماء الحسنى لا يمكن عزلها عن الكون والحياة ، فالإيمان بالله لا يتم داخل صومعة معتمدة ، لا ضوء بها ولا حراك ولا جهاد .

وربما لا يتحقق هنا الخشوع إلا في ميدان عراك مع الملحدين في أسماء الله ، الجاهلين بحقوق الخالق الكبير ، الذين يريدون أن تضيى الحياة بعيدة عن هداه ، محرومة من بركته وجداه .



. ١٦ (٢) الحديد :

. ١٠ (١) الحديد :

## ٧٠. هل من شرح وجيز لأسماء الله الحسنى؟

الله اسم الذات ، المختص به جل شأنه ، لا يتسمى به غيره ، فهو علم على المعبود بحق ، الذى تعنوه السموات والأرض وما بينها ، ونحن نرفض إطلاق اسم «وجود» أو «دينه» على الذات الأقدس فلفظ «الله» وحده هو العلم الحقيقى .

«الرحمن» و «الرحيم»: من أسماء الله الحسنى ، ومعنى الرحمة معروف ، والاسم الأول مختص كذلك بالله سبحانه فلا يوصف به غيره ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ﴾<sup>(١)</sup> . وهذه الصيغة فى اللغة تعنى بلوغ الصفة تمامها أما الرحيم فالصيغة تعنى فيضان الوصف ليشمل الآخرين ، فالذات العليا ممتلة بالرحمة ، وهذه الرحمة تعم الغير ، وتشمل كل شيء .

«الملك»: ﴿إِن كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيَ الرَّحْمَنَ عَبْدًا﴾<sup>(٢)</sup> . ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا﴾<sup>(٣)</sup> .

«القدوس»: المطهر من كل عيب ، المزه عن كل نقص ، ومحور التسبيح يدور على هذا المعنى ، سبحانه وتعالى :

«السلام»: الذى لا يجيء من قبله عدوان ، بل يرتب الخير والرضا .

«المؤمن»: الذى يذهب القلق والخوف وينجح الطمأنينة والأمان ﴿الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ﴾<sup>(٤)</sup> .

«المهيمن»: الذى لا يغيب عن سلطته شيء ، فهو يرقب ملكته كله رقابة استيعاب وشهود .

«العزيز»: الغالب فلا يغلب ، والذى يجبر ولا يجار عليه ، ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا﴾<sup>(٥)</sup> .

٢) الرعد : ١٥ .

٢) مريم : ٩٣ .

١) الإسراء : ١١٠ .

٥) غافر : ١٠ .

٤) قريش : ٤ .

«الجبار»: العالى فوق الخلائق كلها ، وفرض قصائه وقدره على كل شيء ﴿أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ﴾<sup>(١)</sup> .

«المتكبر»: المتعالى على صفات الخلق لا ينزل إليها ، والباء في هذه الصيغة لأنفراد والتخصيص ، لا للتکلف ، من الكبراء بمعنى العظمة التي هي حق الله ، ومن نازعه هذا الحق من جبارة الأرض قصمه .

«البارى»: الخالق ويغلب أن تستعمل الكلمة في إيجاد الأحياء ، فيقال : بارئ النسم أى الأرواح ..

«المصور»: منشئ الخلق على صور شتى ﴿هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup> . وقلما تتفق ملامح الوجوه ، مع كثرة الناس ، ويکاد يستحيل اتفاق بصمات الأصابع ، وهو سبحانه مصور خطوطهما ..

«الخالق»: موجد الكون من عدم ، ولا يقدر أحد على الإيجاد من عدم ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ﴾<sup>(٣)</sup> .

«الغفار»: الذي يتجدد غفرانه لعباده مع تجدد عصيانهم له ، وأصل الغفر الستر والتغطية ثم العفو ! ..

«القهار»: الذي تنفذ إرادته دون اعتراض ! فيستحيل أن يردها بشر أو ملك ، وهو معطى الكواكب أحجامها ومعطى الرسل أقدارها ومكانتها ، وإذا منح أو منع لم يجرؤ على رد مشيئته أحد ﴿وَإِنْ يَمْسِكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسِكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(٤)</sup> وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ .

«الوهاب»: صاحب العطايا الجزيلة ، تفضلا منه على من شاء ﴿إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْمٌ﴾<sup>(٥)</sup> ..

«الرزاق»: الذي يطعم ولا يطعم ، ويسوق لكل حى ما يفتقر إليه ، ويفعل ذلك عن سعة واقتدار ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّينُ﴾<sup>(٦)</sup> ..

(٢) النحل : ١٧ .

(٢) آل عمران : ٦ .

(١) الأعراف : ٥٤ .

(٦) الذاريات : ٥٨ .

(٥) آل عمران : ٧٣ .

(٤) الأنعام : ١٨ ، ١٧ .

«الفتاح» : الذى يفتح أبواب الخير المادى والأدبى من رزق أو علم ﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ﴾<sup>(١)</sup> ..

«القاض الباسط» : هذه الصفات المتقابلة تشير إلى أفعال الله بين الناس حسب حكمته وإرادته ﴿اللَّهُ يَسْطُطُ الرِّزْقَ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup> ، وليس هناك من يقترح أو يتدخل أو يعترض أو يعقب بل الله هو القاض الباسط وفق ما يعلم من خلقه ويساء لهم .

ومثل ذلك «الخافض الرافع» و «المعز المذل» وأثار هذه الأسماء بين الناس تحتاج إلى إيضاح ، إن المرء بفطرته يكره الذل والخض ، ويحب العز والرفع ، فإذا اشتهرى ما يحب فعلى باب الله يجب أن يقف داعيا ، وإذا استعاذه مما يكره فعلى باب الله يجب أن يقف لا جئاً مستعيداً! ..

وهو سبحانه يعز من يشاء ويميل من يشاء ، بيده الخير ، ما يستعيشه شيئاً من أحد! ، وهل معه أحد؟? ..

لكن الكثيرين من الناس لا يعرفون ما العز؟ وما الذل؟ إن ملوك الآخرة عاشوا سوقة في الدنيا ما يأبه بهم أحد ، وإن حطب جهنم ربما عاشوا في الدنيا فراعنة يستعرضون الجيوش ، ويسيرون المراكب! حتى تجئ الآخرة فتصحح الأوضاع المقلوبة ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ﴾<sup>(٣)</sup> لِيُسَلِّمَتْ لَوْقَعَتِهَا كَاذِبَةً<sup>(٤)</sup> خافضةً رافعةً<sup>(٥)</sup> وفي الحديث «رب كاسية في الدنيا عارية يوم القيمة»! وفي الحديث كذلك «رب أشعث أغبر ذي طمرتين لو أقسم على الله لأبره» .

إذا ذكرت هذه الأسماء الحسنة وما شابها ففي ضوء هذه المعانى ينبغي أن تفهم ..  
وثر ضمية أخرى ، إن الله إذا أعز فلا ذل أبدا ، وإذا أذل فلا عز أبدا ﴿إِنَّ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٦)</sup> .

(٢) العنكبوت: ٦٢ .

(٤) آل عمران: ١٦٠ .

(١) فاطر: ٢ .

(٣) الواقعة: ١ - ٣ .

وكل صوت تهمس به فى أذن صاحبك فالله سامعه! وكل حركة فوق الشرى فالله رائيها! . وعندما شعر موسى بالخوف لما بعث هو وأخوه إلى فرعون ، وقالا : ﴿قَالَا رَبُّنَا إِنَّا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغِي﴾ (٤٥) قال لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى﴾ (١) .

فالله هو السميع البصير ومن أسمائه الحسنى «الحكم» .. «العدل» إنه المشرع الأعظم ، فلا حاكم غيره ولا معقب لحكمه ولا يلتمس العدل عند غيره إلا أحمق ﴿أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغَى حَكْمًا﴾ (٢) .

وهو يحكم بين عباده بما يشاء فى الدنيا والآخرة ، وقد يؤخر حكمه فى أمور تقع بين الناس الآن ليبيت فيها يوم الفصل ، والدنيا دار اختبار ، وقد يكون من لوازم الاختبار أن يترك الناس على نظامهم إلى حين ﴿ثُمَّ رُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقِّ أَلَا لَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِبِينَ﴾ (٣) .

ومن أسمائه الحسنى «اللطيف» إنه يبلغ أمره بخطة رائعة وحكمة بالغة ، وقد شعر بذلك يوسف في نهاية قصته فقال : ﴿إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾ (٤) كما أنه في سنته الكونية يقدر بلطافته على استخراج الحبوب والرياحين من بين الماء والطين ﴿أَلمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضِرَةً إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ﴾ (٥) .

«الخبير»: العارف بالبواطن والأسرار .

«الحليم»: بعيد الآنة في معاملة المخطئين فلا يعالجهم بالعقوبة ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذَ اللَّهُ النَّاسُ بِظُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَآبَةٍ﴾ (٦) .

«العظيم»: إن علماء الكون يشعرون بضائلة أمام أبعاده وأغواره! فكيف يكون الشعور أمام من أبرزه من عدم ، وبني فأوسع؟ ..

«الغفور»: للمسيء «الشكور» للمحسن «العلى» فوق الخلاقين كافة سبحانه ربنا الأعلى .

(٣) الأنعام : ٦٢ .

(٤) الأنعام : ١١٤ .

(١) طه : ٤٥ ، ٤٦ .

(٥) النحل : ٦١ .

(٦) الحج : ٦٣ .

(٤) يوسف : ١٠٠ .

«الكبير»: المنصف بجلال الشأن ، وعظمته الذات والكلمة مأخوذة من الكبر ، ومنها الهتاف المتكرر في الآذان بالغدو والأصال : الله أكبر ، فما عدا الله موصوف بالصغر وملوك الأرض وجبارتها موصوفون أمامه بالصغر ..

«الحفيظ»: الذي لا تضيع عنده الودائع «المقيت» القيم على الأحياء يوفر لهم أقواتهم فيغذيهم صغاراً وكباراً .

«الحسيب»: الذي يكفى من أوى إليه وتوكل عليه ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُ﴾<sup>(١)</sup> ومن ذلك التعبير المحفوظ : حسبنا الله .

«الجليل»: من الجلال أو الجلالة وهو العلو المقربون بالمهابة «الكريم» يده تسخو بالعطاء ليلاً ونهاراً من بدء الخلق وما دام الخلق «الرقيب» من الرقابة وهي النظر إلى الأشياء بدقة وإحاطة .

«المجيد»: قابل الدعاء والرجاء من قصده ﴿وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ﴾<sup>(٢)</sup> .

«الواسع» الذي وسعت رحمته كل شيء ، ووسع غناه كل فقير «الحكيم» الذي لا يقع في فعله عبث ولا في وحيه عوج ، ولا في خلقه تفاوت «الودود» الذي يتقارب إلى عباده بالنعمة والتجاوز مع غناه عنهم ، وحاجتهم إليه «المجيد» الجهد تمام الشرف ، والله أهل الثناء والمجده وأمجاد الألوهية تعنو لها الخلاق كافية «الباعث» محبي الموتى ليوم النشور .

«الشهيد»: الذي لا يغيب عنه شيء ﴿فَلَنْقُصَنَّ عَلَيْهِمْ بَعْلَمٌ وَمَا كُنَّا غَائِبِينَ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾<sup>(٤)</sup> .

«الحق»: الوجود الإلهي واقع لا يزول ولا يحول ، وكل كائن يأخذ وجوده من الله عارية تسترد يوماً (الأكل شيء ماحلا الله باطل)!! ..

«الوكييل»: الذي نفوض إليه أمورنا فيقوم بها عنا ، وله القدرة على كفالة أرزاقنا ، وإنجاح سعينا ، ومن ثم يجب التوكل عليه .

«القوى»: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْمًا قَدِيرًا﴾<sup>(٥)</sup> .

(٢) الأعراف: ٧ .

(٢) الشورى: ٢٦ .

(٥) فاطر: ٤٤ .

(١) الزمر: ٣٦ .

(٤) البروج: ٩ .

«المتين»: الذي لا يلحق قدرته إعياء .

«الولي»: الذي يتولى أمور الكون ، ويقوم بها كما يقوم ولـى اليتيم القاصر بشئونه كلها ، ولله المثل الأعلى .

«الحميد»: كل أفعاله جديرة بالحمد ، والحمد معنى يمتنج فيه المدح والشكر والتمجيد .

«المحض»: في سجلاته إحصاء لكل شيء ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطْرٌ﴾ (١) .

«المبدى»: خالق الأشياء لأول مرة و «المعيد» الذي يرد إليها وجودها بعد إفنائها ﴿ يَوْمَ نَطَوْيِ السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجْلِ لِكُتُبٍ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيَّدُهُ وَعَدَّا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ﴾ (٢) .

«المحيى والميت»: الذي خلق الموت والحياة ، وأخضع لهما الكائنات ، أما هو فإنه «الحي» بذاته وهو «القيوم» لاتقوم الأشياء إلا به ، ولو سلبها وجودها لتلاشت ، فتيار الوجود يجيئها مددًا بعد مدد من الحي القيوم ، فمنه الإيجاد والإمداد جميعا ..

«الواحد»: من الجدة وهي الشروة ، وأملاك الله لاتعد ، لأن كل شيء ملكه «الماجد» كالمجيد «الواحد» المنقطع القرین لاشريك له ولا ند ولا ضد ، «الأحد» مثله ، وأساسه الانفراد والوحدة عن الأصحاب «الصمد» هو السيد المقصود عنه كل سؤال «القادر» و «المقدتر» المعنى واضح والتكرار زيادة في نفي العجز ، فإن جهلة البشر تتعاظم عندهم أمور هي عند الله بين الكاف والنون ..

«المقدم» و «المؤخر»: الله - تبارك اسمه - يرتب الأشخاص والأشياء وفق مشيئته وحكمته ، وهو يتفضل دون مساعله ! ولكنـه منزه عن الظلم وفي الحديث : «أنت المؤخر، لا إله إلا أنت» ..

«الأول»: السابق فليس قبله شيء «الآخر» الباقي فليس بعده شيء «الظاهر» المستعلى فليس فوقه شيء «الباطن» المحتجب عن الأ بصار ، فليس دونه شيء ! ..

«الولي»: المتصرف في ملكته لا ينزعـه أحد «المتعال» المنزه عن أوصاف الخلق وعما لا يليق بكماله ، ﴿ وَإِنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رِبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا﴾ (٣) .  
﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا﴾ (٤) .

(٤) الإسراء : ٤٣ .

(٣) الجن : ٣ .

(١) القمر : ٥٣ .

«البر»: مصدر البر والحنان وكل ما يتعاطف له الناس . «التواب» ملهم عباده ترك الإثم ، والندم عليه والاعتذار إلى ربهم عنه «المنتقم» المقصود أنه بالمرصاد للمجرمين يcum غرورهم ، ويؤدبهم على طغواهم! «العفو» يصفح عن أساء ، والعفو أحب إليه من القصاص ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُ عَنِ السَّيِّئَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

«الرعوف»: الرأفة رقة تجعل المرء يخفف في التكليف ، ويؤثر التجاوز عند الخطأ ، ولله المثل الأعلى ، وهو يكلف في حدود الطاقة ويقدم الصفح على المؤاخذة ﴿يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخَلُقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا﴾<sup>(٢)</sup> . ﴿وَيَمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٣)</sup> .

«ذو الجلال والإكرام»: صفات الجلال تورث الخشية والرهبة ، وصفات الجمال - وأساسها الإكرام - تورث الحب والرغبة ، وجاء في الحديث : «انطقو بآيات الجلال والإكرام» أي ألحوا على الله بهذا الاسم .

«مالك الملك»: كل شيء خلقه وعبده ، لاشريك له ! «المقسط» العادل ، «الجامع» الذي يحشر الخلائق للحساب ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمٍ لَا رَبِّ فِيهِ﴾<sup>(٤)</sup> . «المانع»: يحمى أولياءه ويدفع عنهم وينصرهم «الغني» المعنى واضح . «المغني واهب الغنى النفسي والمادي» .

«الضار النافع»: ماتراه من سرور وحزن ، ونعمه ونقطة ، ونصر وهزيمة فمن الله وحده . ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى﴾<sup>(٥)</sup> وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا﴾<sup>(٦)</sup> يختبر الله عباده بالأضداد .

«النور»: الذي يبصر بنوره ذوق العمایة ، ويرشد بهداه ذوق الغواية ، وهو فالق الإصلاح ومضىء الآفاق ! .

«الهادى»: المنفذ من الحيرة ، ومثبت المؤمنين على الحق . (البديع) الإبداع اختراع ماليس له مثال ، والكون صنع الله الذي لم يصنع من قبل مثله .

(٢) الحج : ٦٥ .

(٢) النساء : ٢٨ .

(١) الشورى : ٢٥ .

(٥) النجم : ٤٣ ، ٤٤ .

(٤) آل عمران : ٩ .

«الباقي»: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ﴾<sup>(١)</sup>.

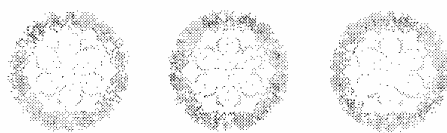
«الوارث»: الذي يؤول الوجود إليه ..

«الرشيد»: مرشد الناس إلى مصالحهم في معاشهم ومعادهم .

«الصبور»: الذي يرى من عباده القبيح فلا يسارع بالفضيحة ، ويسمع منهم السوء فلا يتعجل بالعقوبة ، فهذا الاسم كاسمه .

«الحليم»: غير أن قد يطول لطفه ، ويرجى صفحه . أما الصبور فينبغي القلق من إمهاله!! ..

ويمكن أن يطالع القارئ في شرح الأسماء الحسنى بتوسيع وبصيرة كتاب أبي حامد الغزالى «المقصد الأسى» ففيه إن شاء الله ما ينفع .



---

(١) القصص : ٨٨ .

## ٧١. طائفة من العباد يجتمعون على ذكر الله بأسمائه الحسنة كلها أو بعضها، وقد يتمايلون أو يهترون، فما حكم هذه العبادة؟

هذه بدعة قدية استحدثها بعض أصحاب المشاعر المضطربة ، وقد سماها بعض الصحافيين الأجانب «الرقص الديني» وهي تسمية يحس المسلم بالخزي إذا سمعها ، لأنها تجعل الإسلام أشبه بالعبادات التي يمارسها الزنوج في إفريقيا وهذه فتنة مزعجة ، وإهانة شديدة للإسلام ..

والغريب هو ظهورها من قديم! فقد سئل الحسن البصري عن هذه المجالس فنهى عنها أشد النهي! وقال : لم يكن ذلك من عمل الصحابة ولا التابعين ، وكل مالم يكن من عمل الصحابة ولا التابعين فليس من الدين - يقصد في شئون العبادات - وقد كان السلف حراصا على الخير وقايفين عند حدود الله ، وكانوا أحقر على الخير من هؤلاء ، فنعلم أن ماتركوه ليس من الدين وقد قال تعالى : ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُم﴾<sup>(١)</sup>.

قال مالك بن أنس تعقيبا على كلام الحسن : «فَمَا لَمْ يَكُنْ يَوْمَنَا لَنْ يَكُونُ الْيَوْمَ دِينَا، وَإِنَّمَا يَعْبُدُ اللَّهَ بِمَا شَرَعَ، وَهَذَا التَّجَمُّعُ بِالذِّكْرِ وَالتَّمَايِلِ فِيهِ لَمْ يَشْرُعْ قَطْ فَلَا يَصْحُ أَنْ يَعْبُدَ اللَّهَ بِهِ»..

وحكى عياض عن التنيسى قال : كنا عند مالك وأصحابه حوله ، ف جاء رجل من أهل «نصيبين» يقول : يا أبا عبدالله عندنا قوم من الصوفية يأكلون كثيراً ، ثم يأخذون في إنشاد القصائد ، ثم يقومون فيرقصون! فقال مالك : أصبيان هم؟ قال : لا! قال : أمجانين هم؟ قال لا ، قوم مشايخ يذكرون الله! قال مالك : ما سمعت أحدا من أهل الإسلام يفعل هذا؟ ..

(١) المائدة : ٣ .



وقال أبو إسحاق الشاطئي : إن الاجتماع على ذكر الله بصوت واحد من البدع المحدثة التي لم تكن في زمان رسول الله ﷺ ، ولا في عصر السلف ، ولا عرفت قط في شريعة محمد وفي الحديث الصحيح «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدى هدى محمد وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بذلة، وكل بذلة ضلاله» ..

الواقع أن هذا المسلك انحراف ديني مرفوض ، ونحن هنا نتساءل : ما الذي حمل عليه ، ودفع جماعة من العابدين إليه؟ . لابد من تحديد السبب لإمكان الدواء ..

إن الفقير قد يلزم طعاماً واحداً لأنه لا يجد غيره ، ولو كان موسعاً لنوع وكثرة!

وخطييب الأرياف الذي لا يحفظ إلا خطبة واحدة لا يجد بدا من تكرارها! ماذا يصنع؟ ذلك مبلغه من العلم! . وهكذا ..

والأمة الإسلامية حبست نفسها ، أو حبستها ظروف سيئة في حملة من العبادات لا تتجاوزها ، فإذا اتسع وقتها ، وشاقتها الطاعة كررت ما تعرف ، فضلت إلى صلاة الفريضة مثلاً صلاة نافلة ، فإذا اتسع الوقت أكثر تنفلت أكثر!

وربما عنَّ للبعض أن يخترع من عند نفسه عبادات لا أصل لها ، ليزداد بها قربى إلى الله ..

ونسأل مرة أخرى : لماذا افتح باب الاختراع في الدين ، وهو شر؟ ولم ينفتح باب الاختراع في الدنيا وهو الخير؟ ..

ولماذا كرر الأتقياء الصلوات ، والصيام ، والذكر والاستغفار ، وزادوا أرصادتهم من النوافل هنا ، على حين قلت أو صغرت الأرصدة في ميادين الأمر والنهي والجهاد المدني والعسكري ، والاحتراف والتطواف بالبر والبحر ، ومسابقة الأمم في تنمية النشاط العمراني وتطويعه لدعم الحق ومساندة الخير؟

الحق المر أن الفساد السياسي من وراء هذه البلبلة الفكرية ، فإن الرجل التقى قد يحاول مرضأة الله بكلمة صادقة صريحة ، فإذا هو يدفع رأسه ثمنها!! وقد يؤثث لنفسه وبنيه مالا! فإذا مصادرة جائزة تحتاج كل ماجمع! وقد يبرز في ميدان ثقافي أو أدبي أو صناعي فإذا هو يساوم : أيعطى ولاء للحاكم الفذ ، أم يختفي؟ أما الحياد فلا!! ..

الفرار من هذا البلاء أولى ولو إلى مجالس ذكر تبتعد! أو خلوات قصبة تقصد ، ويعزل بها المجتمع!

لقد كان المهندس «سنمار» ماهراً في فن البناء ، فلماً أبدع قصرًا لأحد شيوخ القبائل كى يتطاول فيه ، رأى الشيخ الكبير أن سنمار قد يبني مثله لغيره ! فيشاركه العظمة ، فماذا يصنع ؟ ألقى بسنمار من سطح القصر ، ليُبقي القصر وحيداً للرجل الوحيد ! .

إن جنون العظمة لا يقف عند حد ، وهو قميم إذا استبد أن يهلك الدين والدنيا معًا ..

واعتقادى أن الفساد السياسى من وراء انهيار الأمة الإسلامية ، وضياعها دنيا ودينا .

لقد بقىت صور العبادات الشخصية ، بل زاد حجم هذه العبادات بالبدع التي اخترعها أهل البطالة وأقبل عليها الرعاع ، يتمايلون ويتراقصون .. أما العبادات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ، وسائل الأنشطة الحضارية ، فقد اعتلت ، ثم توقفت ، فلما جاء العصر الأخير كنا في ذيل العالم نترنح ، أما الحكماء الأكابر ففي ظل ملود وماء مسكون ..

وهمس في أذني رجل صالح ، قال : دعني من سخرتك هذه ! وسأقرأ عليك صفحة فيها خير كثير .. قلت : اقرأ فأنا إلى خير الله فقير !

قال : كتب محمد المواق وفقيه الله : الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله ، قال الله سبحانه وتعالى لسيد خلقه : (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون) وأنا - أيها الإنسان - قد ضاق صدرك بما يقول الناس ، لكن قال تاج الدين : متى توجه الناس بالذم إليك فارجع إلى علم الله فيك ، فإن كان لا يقنعك علمه ، فعدم قناعتك بعلم الله أعظم من وجود الأذى منهم .

وأنا - أيها الإنسان - بالنسبة إلى ما بيني وبين ربى غير راض - والله - عن نفسي ! والله ما أرضى حياتى لماتى ! ولا نفسى لربى ! فلا صواب لى أن أعتب على الناس !! ..

وأما بالنسبة إلى ما ينقم الناس منى ، فما ندمت على ما كتبت ، ولا أستغفر الله منه !! . ولا أقدم اعتذاراً للناس على قول أرضيت به ربى ! .

اللهم أغننى برحمتك عن برkatهم . اللهم إنى أعود برضاك من سخطك ، وبعفافاتك من عقوباتك ، وأعوذ بك منك ، لا أحصى ثناء عليك ؛ أنت كما أثنيت على نفسك .

اللهم احرسنى بعينك التى لاتنام ، واكنفني بركتك الذى لايرام ، وارحمنى  
بقدرتك علىَّ ، أنت ثقتي ورجائى! ..

فكـم من نعـمة أـنـعـمـتـ بـهـاـ عـلـىـ قـلـ لـكـ بـهـاـ شـكـرـىـ! ..

وـكـمـ مـنـ بـلـيـةـ اـبـتـلـيـتـىـ بـهـاـ قـلـ لـكـ عـنـدـهـاـ صـبـرـىـ! ..

فيـامـنـ قـلـ عـنـدـ نـعـمـتـهـ شـكـرـىـ فـلـمـ يـحـرـمـنـىـ ،ـ وـيـامـنـ قـلـ عـنـدـ اـبـتـلـائـهـ صـبـرـىـ فـلـمـ  
يـخـذـلـنـىـ ،ـ وـيـاـ مـنـ رـأـىـ عـلـىـ الـمـعـاصـىـ فـلـمـ يـفـضـحـنـىـ!ـ أـسـأـلـكـ اللـهـمـ أـنـ تـصـلـىـ عـلـىـ  
مـحـمـدـ وـآلـهـ ،ـ وـأـنـ تـعـيـنـنـىـ عـلـىـ دـيـنـيـ بـدـنـيـاـيـ وـعـلـىـ آخـرـتـىـ بـالتـقـوىـ ..

واـحـفـظـنـىـ فـيـماـ غـبـتـ عـنـهـ ،ـ وـلـاـ تـكـلـنـىـ إـلـىـ نـفـسـىـ فـيـماـ حـضـرـتـهـ ..

يـامـنـ لـاـ تـضـرـهـ الـذـنـوبـ ،ـ وـلـاـ تـنـقـصـهـ الـمـغـفـرـةـ ،ـ هـبـ لـىـ مـاـ لـاـ يـنـقـصـكـ ،ـ وـاغـفـرـ لـىـ مـاـ  
لـاـ يـضـرـكـ! ..

يـاـ إـلـهـيـ أـسـأـلـكـ فـرـجـاـ قـرـيـبـاـ وـصـبـرـاـ جـمـيـلاـ ،ـ وـأـسـأـلـكـ الـعـاقـبـةـ مـنـ كـلـ بـلـيـةـ ،ـ  
وـأـسـأـلـكـ الشـكـرـ عـلـىـ الـعـافـيـةـ ،ـ وـأـسـأـلـكـ دـوـامـ الـعـافـيـةـ ،ـ وـأـسـأـلـكـ الغـنـىـ عـنـ النـاسـ ،ـ  
وـلـاـ حـوـلـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـلـهـ الـعـلـىـ الـعـظـيمـ ..

إـنـ هـذـاـ الدـعـاءـ نـقـلـنـىـ مـنـ حـالـ إـلـىـ حـالـ ،ـ وـشـعـرـتـ بـأـنـ الرـجـلـ يـنـطـقـ بـلـسـانـىـ  
وـيـتـرـجـمـ عـنـ جـنـانـىـ ،ـ وـغـالـبـتـ أـنـيـنـاـ دـارـ فـيـ فـؤـادـىـ ،ـ وـفـاضـتـ بـهـ عـيـنـاـىـ! ..

إـنـ الذـكـرـ لـيـسـ صـيـاحـ فـمـ ،ـ وـإـنـاـ هـوـ خـشـوـعـ قـلـبـ ،ـ وـاستـكـانـةـ عـبـدـ إـلـىـ سـيـدـهـ ،ـ وـعـمـلـهـ  
لـهـ دـوـنـ مـنـ أـوـ خـيـلـاءـ! ﴿بِلِ اللَّهِ يَمْنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَذَا كُمْ لِلإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

وـعـدـتـ إـلـىـ نـفـسـىـ أـفـكـرـ فـىـ الطـرـقـ الصـوـفـيـةـ!ـ مـاـ أـشـكـ أـنـ لـلـعـوـمـ حـمـاـقـاتـ  
مـرـفـوـضـةـ ،ـ وـأـنـ حـلـقـاتـ الذـكـرـ التـىـ تـجـمـعـهـمـ بـدـعـ سـيـئـةـ ،ـ بـلـ إـنـ لـخـواـصـهـمـ كـلـمـاتـ  
يـعـاقـبـ عـلـيـهاـ ،ـ وـلـاـ يـصـدـقـهـاـ عـقـلـ أـوـ نـقـلـ ..ـ لـكـنـ أـيـضـاـ لـبعـضـ الـعـلـمـاءـ الرـسـمـيـينـ ،ـ  
قـلـوبـ مـغـلـقـةـ وـدـنـيـاـ مـؤـثـرـةـ ،ـ وـطـبـاعـ تـبـعـثـ عـنـهـ رـوـاـحـ مـنـكـرـةـ ..ـ فـهـلـ يـضـعـ الـدـيـنـ بـيـنـ  
هـذـهـ الـمـتـنـاقـضـاتـ? ..

لـمـاـ تـكـونـ لـبـعـضـ الـخـلـصـيـنـ جـهـالـاتـ مـرـدـودـةـ؟ـ وـلـبـعـضـ الـمـتـفـقـهـيـنـ مـقـاصـدـ  
مـغـشـوـشـةـ؟ـ لـمـاـ لـاـ يـصـطـلـحـ عـقـلـ وـالـقـلـبـ ،ـ أـوـ الـعـلـمـ وـالـتـرـبـيـةـ ،ـ أـوـ الـذـكـاءـ وـالـإـخـلـاصـ ،ـ  
فـيـصـلـحـ الـإـنـسـانـ بـجـوانـبـهـ كـلـهـاـ؟ ..

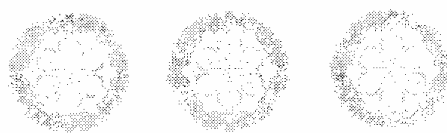
(١) الحجرات: ١٧.

عندما أقرأ في بعض كتب التصوف يتملكتني الشعور بأن مسافرًا ترك عمله ، ومصدر رزقه إلى بلد ناء يستجم فيه ، ويتخلص من قيود الواجبات وعناء التكاليف! هل هذه النشوء العاطفية هي الصورة الكاملة أو الصحيحة للحياة كلها؟ ..

بل السؤال الأول ، هل هذا الانقسام موجود في مفهوم الدين عندما تقرأ القرآن الكريم أو عندما تطالع السيرة ، وكتب السنة؟ لا ، لا انقسام ولا تفاوت ، فالنية شرط لكل عمل مقبول وذكر الله إطار لابد منه حتى يستحق العمل الاحترام والثواب! ..

ويختلط هذا الذكر كل شئون الحياة بدءاً من عمل الفلاح في حقله إلى عمل الحاكم في ديوانه ، وتسأله : ما هذا الذكر؟ وأجيب : ماصنعته عمر بن الخطاب عندما خطب الناس يوماً فذكر لهم تفاهة صدر حياته وكيف كان أجيراً لا يؤبه له! فلما نزل من المنبر قال له عبد الرحمن بن عوف : مازدت على أن هجوت نفسك! فقال عمر : ذاك ماقصدت! إن نفسي تطاولت فأحببت أن أقمعها ..

هذا حاكم يفهم بعمق معنى قوله سبحانه ﴿تُلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾<sup>(١)</sup> .. إنه سياسي كبير يحمل فؤاد عابد كسيير ، إنه لن يتفرعن يوماً وهو يحمل بين حناته هذا القلب! ..



(١) القصص : ٨٣ .

## ٧٢. لماذا أوصى الإسلام بصلوة الجمعة وفرض صلاة الجمعة؟

الصلاة جزء من النشاط الإسلامي فوق كل أرض يعمرها الإسلام ، والمسجد هو السمة الأولى للحضارة الإسلامية في كل قرية أو مدينة .

وعندما ينجح المؤمنون في إقامة مجتمعهم بعيداً عن إذلال الفتانيين وعمامية الكافرين ، فإن أول عمل يفكرون فيه وبيادرون إليه هو إقام الصلاة ، استجابة للآية الكريمة : ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوْا الزَّكَاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾<sup>(١)</sup> .

وقد حاول البعض أن يدخل في الإسلام متخففاً من الصلاة ، فأبى الرسول إباء جازماً وهو يقول : « لا خير في دين بلا صلاة .. » .

ونبه القرآن الكريم إلى أن المدنيات التي تفسخت وبادت هي تلك المدنيات التي جفت فيها ينابيع الروحانية ، وهيمنت عليها الشهوات المادية ، وانقطعت بالله صلتها ، فقطع عنها بركته ! ..

قال تعالى في وصف هذه الأجيال المنحلة :

﴿فَخَلَفَ مَنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً﴾<sup>(٢)</sup> .

إن ارتباط العفة والاعتدال بالصلاحة مفهوم ، واستبداد السعار الحيواني مع بعد عن الله واقع ، ولن تكسب الحضارات المغرقة في المادة إلا الصراع على الوهم والهلاك وراء سراب يلمع ولا غوث فيه ! ..

وقد أوصى الإسلام بالانطلاق إلى المسجد خمس مرات كل يوم ، وحافظ المسلمون على ذلك حتى قال ابن مسعود : « لقد رأينا وما يتخلص عن الصلاة إلا

. (٢) مريم : ٥٩ .

. (١) الحج : ٤١ .

منافق قد علم نفاقه أو مريض وقال : إن رسول الله علمنا سنن الهدى وإن من سنن الهدى الصلاة في المسجد الذي يؤذن فيه» .

ويظهر أن أعداء الإسلام على عهد الوحي غاظهم هذا المنظر المهيب المتكرر بالغدو والأصال ، منظر المسلمين وهو يجتئون من أطراف المدينة ليصلوا وراء نبيهم ، ما تنفض لهم جماعة حتى تقوم أخرى ، ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا﴾<sup>(١)</sup> .

فماذا يصنعون؟ أخذوا أنفسون عن ضعائدهم بالغمز واللمز ، وربما تضاحكوا ، وعقدوا المجالس عند سماع الأذان ، وقيام الجماعات ليرسلوا التعليقات الساخرة! وهذا مسلك شرير يمكن تركه! ..

ونزل الوحي يطالب المؤمنين أن يقاطعوا هؤلاء العابثين ، وأن يتوجهوا لهم ، وهذا أقل ما يمكن عمله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلَعِبَا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارُ أُولَئِكَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٥٧) وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِبَا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقُلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

ما الذي جمع اليهود ، وعبدة الأصنام ، والمنافقين على التندر بالدين الجديد والنيل من شعائره؟ إنما الإيغال في الكفر والتحدي!

وكره النبي ﷺ أن يقابل الإسلام بهذا المجنون ، وأن تناول شعائره بهذا العبث ، وأن يجد المنافقون ظهيراً لهم من بين الكفار يساعدهم على النيل من المسلمين بهذا الأسلوب الدنيء ، فأرسل هذا التحذير الذي بلغ صداته القوم فأقض مضاجعهم ، قال : «لقد هممت أن أمر بالصلاة فتقام ، ثم أمر رجلاً يصلى الناس ، ثم أنطلق مع رجال معهم حزب من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة ، فأحرق عليهم بيوتهم» .

وكانت أتقل صلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر! .. ولا ريب أنهم المعنيون بالتهديد السابق! فإن اليهود والنصارى لا يكلفون بصلاه! ..

. (٢) المائدة: ٥٨، ٥٧.

(١) النساء: ١٠٣ .

وليس معنى الحديث أن تجميع الناس للصلوة يتم بالتهديد ، فذاك مستحيل لأن جميرة المؤمنين كانوا ابتهاء وجه الله يهربون إلى المسجد كلما سمعوا النداء ، وكان أملهم ادخار الأجر العظيم عند الله . قال ابن مسعود : «إن كان المريض ليمشي بين الرجلين - يحملانه لمرضه - حتى يأتي الصلاة ، وكان أبعد الناس مشى يحتسب خطاه عند الله ، ويحرص على الانتظام في الصفوف» ..

لكن من حق المؤمنين عند إقام الصلاة في الجماعات العامة ، ألا تنتظم جماعات أخرى للعبث ، وألا تتعقد مجالس بجد أو هزل ، وألا تقام أسواق للشغب ..

وقد لاحظ الناس عند عقد اجتماعات الهدنة بين المصريين واليهود أن اليهود كانوا يتبررون أيام الجمعة للمفاوضات وكأنهم يريدون عمداً انتهاء وقت الجمعة ، وإضاعة شعائرها!!

وتهديد الساخرين والماجنيين بالتحرق عليهم ترك أثره ، ولم يؤثر قط عن النبي الكريم ، أو أيام الخلافة الراشدة ، أن وقع شيء من ذلك ، وقد شرحنا ملابسات هذا التهديد كما جاءت في الكتاب العزيز ، فلا مجال للاستحقاق ، والقول بأن الإسلام يأمر بإحرق المخالفين عن الصلاة!! ..

عن أم الدرداء قالت : دخل على أبو الدرداء وهو مغضب ! فقلت : ما أغضبك ؟  
قال : والله ما أعرف من أمر أمّة محمد ﷺ شيئاً إلا أنهم يصلون جميرا ..

وعن أنس ، قال رسول الله ﷺ : «إِنَّمَا لَدُخُولِ الْمَسْجِدِ فِي الصَّلَاةِ، وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ أُطْلِهَا، فَأَسْمِعَ بَكَاءَ الصَّبَّى فَأَتَجُوزُ فِي صَلَاتِي أَخْفَفَهَا. لَمَّا أَعْلَمَ مِنْ وَجْدَهُ مَنْ بِكَانَهُ» ! .

وعن أم سلمة قالت : كان رسول الله ﷺ إذا سلم - من صلاته يمكت في مكانه يسيراً ، فنرى والله أعلم أن مكته لكي ينصرف النساء قبل أن يدركهن الرجال .

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : «خَيْرُ صَفَوْفِ الرِّجَالِ أُولُهَا وَشَرُّهَا أَخْرُهَا، وَخَيْرُ صَفَوْفِ النِّسَاءِ آخِرُهَا وَشَرُّهَا أُولُهَا» وظاهر أن الوصف بالشر لمن يحاول من الجنسين أن يقترب من الآخر! أما من لا يجول بخاطره شيء يريب فلا يلحقه إثم ، والمراد توفير جو الطهر والتقوى في المسجد .

وهذه الآثار المتتابعة قليل من كثير من السنن الدالة على أن المسجد كان يستقبل الأمة كلها ، وإن إقصاء النساء عنه لم يعرف في سلف الأمة ، بل كانت روحانية المسجد وثقافته تسريان على امتداد الشوارع وداخل البيوت ..

وإذا كانت الجماعة للصلوات الخمس سنة مؤكدة ، فإن حضور الجمعة فرض عين على كل مسلم قادر . قال تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

وعن عبدالله بن عمرو ، قال رسول الله ﷺ : « يحضر الجمعة ثلاثة نفر : فرجل حضرها يلغو ، وهو حظه منها !! ورجل حضرها يدعوا ، فهو رجل دعا الله إن شاء أعطاه وإن شاء منعه ، ورجل حضرها بإنصات وسكت و لم يتخط رقبة مسلم ولم يؤذ أحداً ، فهو كفارة له إلى الجمعة التي تليها وزيادة ثلاثة أيام ، إن الله تعالى يقول :

﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقال على بن أبي طالب وهو يخطب على منبر الكوفة - إذا كان يوم الجمعة : غدت الشياطين براياتها إلى الأسواق ، فيرمون الناس بالربائث - الريشة ما يعوق المرأة عن عمله ويصرفه عن واجبه - ويسبطونهم عن الجمعة ! وتغدو الملائكة فيجلسون على أبواب المسجد يكتبون الرجل من ساعة والرجل من ساعتين ! حتى يخرج الإمام .. فإذا جلس الرجل مجلساً يستم垦 فيه من الاستماع والنظر ، فأنصت ولم يلغ كان له كفلان من الأجر ! فإن نأى وجلس حيث لا يسمع فأنصت ولم يلغ كان له كفل من أجره ! وإن جلس مجلساً يستم垦 فيه من الاستماع والنظر فلغا ولم ينصت كان عليه كفلان من وزر . فإن جلس مجلساً لا يستم垦 فيه من الاستماع والنظر ، فلغا ولم ينصت ، كان عليه كفل من وزر ، ومن قال لصاحب يوم الجمعة : صه ! فقد لغا ، ومن لغا فليس له في جمعته تلك شيء ! .

ثم قال في آخره : سمعت رسول الله ﷺ يقول ذلك .

والجمعة شعيرة ترجح أعظم أجهزة الدعاية التي وصل إليها العالم ، وإذا كان المسلمين الآن ألف مليون نسمة ، فمفترض أن تلقى بينهم خطب بين المليون

. (٢) الأنعام : ١٦٠ .

. (١) الجمعة : ٩ .



واللليونين كل أسبوع! يقوم رجل موجه فيتحدث باسم الله إلى عباده ، يقول مالديه ، والمصلون صامتون يصغون لما يقال ، لا يتشارع عنده أحد ، ولا ينصرف من مكانه حتى يسمع الخطبة كلها ويؤدي الصلاة !! .

إن أمة هذه نظمها ينبغي أن تتوحد صيغتها ووجهتها ، وأن يرقى مستواها الفكري والعاطفي ، وأن تغالب أسباب التفكك والفرقة ..

وأكره أن تكون الخطبة تحرشا شخصياً ، أو تهجمما سياسياً ، أو تعليقاً مقصوراً على الأحداث العابرة ، فإن المساجد لم تبن لشيء من هذا ، وتشريع الخطبة كما جاء في القرآن الكريم :

﴿فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> ..

والذكر المقصود ربط الناس بربهم من خلال النظر في آفاق الكون وشئون الناس على نحو ماوضح القرآن الكريم :

﴿سُرِّيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾<sup>(٢)</sup> .

وتطويل الخطبة غير سائع ولا مشروع ، فعن أبي وايل قال : خطبنا عمار بن ياسر فأوجز وأبلغ فلما نزل قلنا : يا أبا اليقظان لقد أبلغت وأوجزت ، فلو كنت تنفست - أطلت! فقال : إنى سمعت رسول الله ﷺ يقول : «إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته منته من فقهه!». علامة. فاقصروا الخطبة وأطيلوا الصلاة» .

وكانت أكثر خطب رسول الله من القرآن الكريم ، ولذلك لم تحفظ عنه خطب من كلامه عليه الصلاة والسلام ، إلا على ندرة .. وعن أم هشام بنت حارثة بن النعمان قالت «ما أخذت ق القرآن الجيد - حفظتها - إلا من لسان رسول الله ﷺ يوم الجمعة يقرأ بها على المنبر في كل جمعة» كانت قد شهدتها .. والمفروض أن خطبة الجمعة نحو خمسمائة مرة بعد هجرته عليه الصلاة والسلام ..



. (٢) فصلت: ٥٣ .

. (١) الجمعة: ٩ .

## ٧٣. ماذا تقترون لرفع مستوى الخطبة ودعم رسالة المسجد؟

المسجد قلب المجتمع الإسلامي ، وملتقى المؤمنين بالغدو والأصال لأداء حقوق الله ، واستلهام الرشد ، واستمداد العون منه جل شأنه .

وهو مصدر طاقة عاطفية وفكرية بعيدة المدى خصوصاً أيام الجمع عندما تنصل جماهير المسلمين في سكينة وخشوع «الإمام» وهو يشرح لهم تعاليم الإسلام وبين لهم حدود الله ، ويفقههم على ما في الكتاب والسنّة من عظات وأداب .

إن خطبة الجمعة من شعائر الإسلام الكبرى ، ومعانيها تناسب إلى النفوس من لحظات انعطاف إلى الله وتقبل لوصايته .

ومن ثم كان موضوعها جليل الأثر كبير الخطر ..

والإمام الذي يدرس موضوعه : ويجيد عرضه ، يقوم بنصيب ضخم في تثقيف الأمة ، وترشيد نهضتها ، ودعم كيانها المادي والأدبي ، ووصل غدها المأمول بما فيها الجيد ..

لما كنا نريد الوصول بمستوى الخطابة في المسجد إلى مكانته اللاحقة به ، ونريد جعل المنبر مرأة لما حوى الإسلام من معرفة صالحة وتربيّة واعية ، فقد أثبتت هذه التوجيهات الموجزة لما ينبغي أن يتوافر في خطبة الجمعة من زاد روحي وثقافي منظم .

١ - يحسن أن يكون خطبة الجمعة موضوع واحد واضح غير متشعب الأطراف ولا متعدد القضايا ، فإن الخطيب الذي يخوض في أحاديث كثيرة يشتت الأذهان وينتقل بالسامعين في أودية تتخللها فجوات نفسية وفكرية بعيدة ، ومهما كانت عباراته بلغة ، ومهما كان مسترسلًا متدفعًا فإنه لن ينجح في تكوين صورة عقلية واضحة الملامح لتعاليم الإسلام .

والوضوح أساس لا بد منه في التربية ، والتعريم والغموض لا ينتهيان بشيء طائل ، وخطبة الجمعة ليست درسًا نظريًا بقدر ما هي حقيقة تشرح وتغرس .

٢ - عناصر الخطبة يجب أن يسلم أحدها إلى الآخر في تسلسل منطقي مقبول كما تسلم درجة السلم إلى ما بعدها دون عناء بحيث إذا انتهى الخطيب من إلقاء

كلمته كان السامعون قد وصلوا معه إلى النتيجة التي يريد بلوغها . وعليه أن يتنقى من النصوص والأثار ما يمهد إلى هذه الغاية .

٣ - ولما كانت الخطبة الدينية تنسج من المعانى الإسلامية المستمدة من «الكتاب والسنّة» وأثار السلف الصالح فإن لحمتها وسداها يجب أن يكونا من الحقائق المقبولة . وفي آيات القرآن الكريم ، ومعالم السنّة المطهرة متسع يغنى في الوعظ والإرشاد . ولذلك لا يليق بتة أن تتضمن الخطبة الأخبار الواهية بله الموضوعة .

إذا كان العلماء قد تجوزوا في الاستشهاد بالأحاديث الضعيفة في فضائل الأعمال فقد اشترطوا لذلك : ألا تخالف قواعد الإسلام الكلية ولا أصوله العامة . وفي الأحاديث الصحيحة والحسنة مجال رحب للخطيب الفاقه . وفي سيرة الرسول ﷺ والخلفاء الراشدين والأئمة المتبعين ما يغنى عن الأساطير والأوهام .

٤ - لا يجوز أن تتعرض الخطبة للأمور الخلافية ، ولا أن تكون تعصباً لوجهة نظر إسلامية محدودة .. فإن المسجد يجمع ولا يفرق ، ويلم شمل الأمة بشعب الإيمان التي يلتقي عندها الكل دون خوض في المسائل التي يتفاوت تقاديرها . وما أكثر العزائم والفضائل التي تصلح موضوعاً لنصائح جديدة وخطب موفقة . وقد شقى المسلمون بالفرقة أياماً طويلاً وجدير بهم أن يجدوا في المساجد ما يوحد الصنوف ، ويطفئ الخصومات .

٥ - بين الخطبة والأحداث العابرة ، والملابسات المحيطة ، والجماهير السامعة ، علاقة لا يمكن تجاهلها وما يزري بالخطيب ويضيّع موعظته أن يكون في واد ، والناس والزمان والمكان في واد آخر ..

ولأمر ما نزل القرآن منجماً على ثلات وعشرين سنة ، فقد تجاوب مع الأحداث وأصاب موقع التوجيه إصابة رائعة .

ولما كان القرآن شفاء للعلل الاجتماعية الشائعة ، فإن الخطيب يجب عليه أن يشخص الداء الذي يواجهه ، وأن يتعرف على حقيقته بدقة . فإذا عرفه واستبان أعراضه وأخطاره رجع إلى الكتاب والسنّة فنقل الدواء إلى موضع المرض . وذلك يحتاج إلى بصيرة وصدق ، فإن الواقع القاصر قد يجيء بدواء غير مناسب فلا يوفق في علاج ، وربما أخطأ ابتداء في تحديد العلة فجاءت خطبته لغوا وإن كانت تتضمن مختلف النصوص الصحيحة .

٦ - هناك طائفة من الأحاديث تسوق الأجزية الكبيرة على الأعمال الصغيرة .. وقد قرر العلماء المحققون أن هذه الأحاديث ليست على ما يفهم منها لأول وهلة .. وأن مافيها من أجزية ضخمة إنما هو لأهل الشرف في العبادة وأهل الصدق في الإقبال على الله .. وليس ذلك للأعمال الصغيرة التي افترنت بها .

ومن هنا لا يجوز للخطيب أن يضمن خطبته هذه الأحاديث سرداً مجرداً ، فيحدث فوضى في ميدان التكاليف الشرعية ، ولكن إذا قصى ظرف ذكر هذه الأحاديث ذكرها مع شروحها الصحيحة .

٧ - تقوم التربية الدينية على بيان الجوانب الخلقية والاجتماعية في الإسلام وشرح ما يقترن بالخير والشر من معان حسنة أو سيئة ، ومن عاقب حميدة أو ذميمة .. ولا بأس من التعريج على الأجزية الأخروية وعرض ما أعده الله في الآخرة للأبرار والفجار ، بيد أن الإسهاب والتفصيل في ذكر الأجزية المغيبة لا لزوم له ويكتفى بالإلماح إلى ما جاء في القرآن والسنة عن ذلك دون تطويل وتعمق .

٨ - من الخير أن تتضمن خطبة الجمعة أحياناً شيئاً من أمجاد المسلمين الأولين الثقافية والسياسية وتنويها بالحضارة اليانعة التي أقامها الإسلام في العالم مع الإشارة ، إلى أن ينابيع هذه الحضارة تفجرت من الحركة العقلية التي أحدثها القرآن الكريم ، واليقظة الإنسانية التي صنعها الرسول ﷺ ، ويكون الغرض من هذه الخطب - على اختلاف موضوعاتها - أن ترجع إلى المسلمين ثقتهم بأنفسهم ورسالتهم العالمية .

٩ - معروف أن هناك فلسفات أجنبية ونزارات أجنبية ونزارات إحدادية تسربت إلى الأمة الإسلامية في كبوتها التاريخية الماضية وطبعي أن تتعرض الخطبة لذود هذه المفاسد النفسية عن أبناء الأمة ، ووظيفة الخطبة في الإسلام عندئذ أن تتجنب الأخذ والرد والجدال السيئ .. ولكن تعرض الحقائق الإيجابية في الإسلام بقوة ، وترد على الشبهات دون عناء بذكر مصدرها لأن المهم هو حماية التراث الروحي والعلمي .. وليس المهم تحريج الآخرين وإلحاد الهرائهم بهم .

١٠ - قبل أن يواجه الخطيب الجمهور ينبغي أن تكون في ذهنه صورة بينة لما يريد أن يقوله ، بل يجب أن يراجع نفسه قبل الكلام ليطمئن اطمئناناً كاملاً إلى صحة القضايا التي سوف يعرضها ، وإلى سلامتها آثارها النفسية والاجتماعية .

وعليه أن يتثبت من الأدلة والشاهدات التي يسوقها في معرض الحديث ، فإن كان قرآنا حفظه جيداً وإن كان سنة رواها بدقة ، وإن كان أثراً أدبياً أو خبراً تاريخياً فإن توفيقه يكون بحسب مطابقته أو اقترباه من الأصل المقال عنه .

إن التحضير المتقن دلالة احترام المرء لنفسه ولسامعيه ، وقد تفجأ الإنسان موافق يرتجل فيها مايلقى به الناس ويصور ماينفسه .

والواقع أن القدرة على الارتجال تجىء بعد أوقات طويلة من الدرية على التحضير الجيد ، وعلى تكوين حصيلة علمية مواتية لكل موقف .

ومع ذلك فإن المهارة في الارتجال لا تغني عن حسن التحضير للعالم الذي يريد أداء واجبه بأمانة وصدق ، والذي يقدر إنصات الناس له واحتفاءهم بما يقول .

١١- الإيجاز أعنون على تثبيت الحقائق ، وجمع المشاعر والأفكار حول مايراد به من تعليم .  
فإن الكلام الكثير ينسى بعضه بعضاً ، وقد تضيع أهم أهدافه في زحام الإطناب والإفاضة .

ألا ترى الأرض تحتاج إلى قدر محدد من البذور كيما تنبت ، فإذا كثر النبات بها تخللها الفلاح باجتناث الزائد حتى يعطى البقية فرصة النماء والإثمار .  
كذلك النفس البشرية لا تزکو فيها المعانى إلا إذا أمكن تحديدها وتقويمها ، أما مع كثرة الكلام وبعثرة الحقائق ، فإن السامع يتحول إلى إماء مغلق تسيل من حوله الكلمات مهما بلغت نفاستها .

وللإطناب الممل أسباب معروفة منها سوء التحضير ، فإن الخطيب الذي يلقى الناس بالجزاف من الأحكام والتوجيهات لا يدرك بالضبط أين بلغ قوله ، وهل وصل إلى حد الإقناع أم لا فيحمله ذلك على التكرار والإطالة .. وما يزداد من الجمود إلا بعده ..

وقد تنشأ الإطالة عن سوء التقدير للوقت والموافق ، فيظن الخطيب أن بحسبه أن يقول ما عنده وعلى الناس أن ينصتوا طوعاً أو كرهاً - وهذا خطأ .

وما يحكى في قيمة الإيجاز أن أحد الرؤساء طلب منه إلقاء خطبة في بضع دقائق فقال : «أمهلوني أسبوعاً» فقيل له : نريدتها في ربع ساعة قال : «أستطيع بعد يومين» قيل له : فإذا طلبناها في ساعة؟ قال : «فأنا مستعد الآن» .

إن الإيجاز يتطلب الموازنة والاختيار والمحو والإثبات . أما الكلام المرسل فالجهد العقلى فيه أقل ، والحقيقة أن خمس دقائق تستوعب علمًا كثيراً ، وعشرون دقيقة وخمس عشرة دقيقة تستوعب خطبة أو محاضرة جيدة .

## ٧٤. ما الحكمـة في قيام الليل؟ وكيف يكون؟

لابد من تمهيد لهذا الموضوع ، وللموضوع الذى يجرى بعده ، نتحدث فيه عن الأوج الذى رفع محمد صحبه إليه ، وثبتهم - صلوات الله وسلامه عليه - فى رياه! لقد اتفق الدارسون لشخصية محمد على أن قدراته الروحية خارقة للعادة ، وأنه يخطف البصائر بطيب نفسه وعظمته خلقه ووهج مشاعره ، وأنه استطاع بالقرآن الكريم أن يشرح صدوراً ويوسع آفاقاً ، وينقل جيلاً من البشرية الضيقة إلى الربانية الرحمة المشرقة ! ..

إن الجيل الذى رياه محمد كان جيلاً محسناً يعبد الله كأنه يراه ، شجاعاً يركل الدنيا بقدمه ويضى ثابت الخطأ إلى ربه ، كريماً لا يحرص على مال ، بل ما يعطيه لله أحب لديه مما يستبقيه لنفسه ، مقيناً للصلوة ينتظم فى صفوفها برغبة وخشوع ، ويحافظ على أوقاتها فى الصحة والمرض والسلم والحرب ..

هذا الجيل تلقى الحق وصانه وسلمه إلى من بعده فى وفاء وفاء لم تعرف الدنيا لهما نظيرًا فى تاريخها الطويل !

إن الملائكة لتنظر بإعجاب إلى هؤلاء الأصحاب! بل إنها لتحفهم وهم يجاهدون ، تتنزل عليهم وهم يتهددون! ما أحسبها - وهى ترقب الأرض من قديم - رأت خيراً منهم ، حاشاً أنبياء الله السابقين! ..

من أجل ذلك لم أحس باستغراب عندما قرأت فى الصلاح هذين الخبرين ..

عن أسميد بن حضير رضي الله عنه قال : «بينما هو يقرأ من الليل سورة البقرة - وفرسه مربوطة عنده - إذ جالت الفرس ، فسكت ، فسكت! فاستأنف القراءة فجالت ، فسكت فسكت الفرس! ثم قرأ فجالت ، وكان ابنه يحيى قريباً منها فانصرف فآخره - أبعده عن قوائمها - ثم رفع رأسه إلى السماء ، فإذا مثل الظللة ، فيها أمثال المصايب! فلما أصبح حدث النبي صلوات الله عليه - بما رأى - فقال له : أوتدرى ماذاك؟ قال لا .. قال : تلك الملائكة دنت لصوتك ولو قرأت - تابعت التلاوة - لأنصبت ينظر إليها الناس ما توارى منهم»! ..

قلت : ما الغرابة؟ ملائكة السماء اقتربت من ملائكة الأرض الذين يقومون الليل بالقرآن .

وقد تكررت هذه القصة لغير أسيد ، وسواء استبعدها الماديون أو قبلوها ، فإن من ينادي الله بكتابه والناس نيا له مكانة خاصة ، وقد جاء في الحديث «ما أذن الله بشيء. أى ما أنتصت. أذنه. أى إنصاته. عبد يقرأ القرآن في جوف الليل، وإن البر ليذر على رأس العبد مadam في مصلاته.. وماتقرب العباد إلى الله تعالى بمثل ما خرج منه» .

قال أبو النصر : يعني القرآن ، منه بدأ الأمر به ، وإليه يرجع الحكم فيه ..  
والناس عادة ينطرون في فرشهم يحسبون النوم غيبوبة تتخللها أصنفاث الأحلام ، وغرائز الأجهزة الدنيا أو وساوسها! لكن هناك ناساً آخرين رسب في أعماقهم إجلال الله ، والتوجه إليه ، يشبه نومهم نوم المشوق إلى غائب أو الباحث عن حقيقة!! ..

فإذا نابتهم يقطة خلال الرقاد ، اتجهوا إلى الغائب المشوق ، أو الصواب المنشود! ..

صور الحديث الشريف حال هؤلاء في قوله ﷺ : «من تعار من الليل. أى استيقظ فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، ولهم الحمد، وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، والله أكبر، ولا حول ولا قوّة إلا بالله، ثم قال: اللهم اغفر لى، أو دعا استجيب له، فإن توّضاً وصلى قبلت صلاته»!! ..

شتان بين نائم مغمى عليه ، ما يحركه إلى ربه شيء ، وبين آخر يستجم بنومه ، ويسبح بحمد ربه كلما عاد إليه وعيه! الصنفان موجودان في الدنيا ، والفارق بينهما شاسع ﴿أَمَنْ هُوَ قَاتِنُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذِرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَاب﴾<sup>(١)</sup> ..

وقيام الليل فريضة على النبي وحده ، إن الإحساس بالله نهر جار في شعوره لا يتوقف أبداً! في وضح النهار أو في جنح الليل لا يرى محمد إلا موصول القلب بالله! ..

وهو بهذا الذكر الدافق في حسه ، المستولى على نفسه ينضح على من حوله ،  
ويصل الأرض بالسماء طهراً وضوءاً ، مستجيناً لقول الله :

(١) الزمر : ٩ .

﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾٧٨) وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَن يَعْثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾١﴾ .

وقد حاول نفر من أصحابه أن يتبعوه في هذا النهج ، لشدة حبهم له ورغبتهم في تقليده ، غير أن الله سبحانه رحم ضعفهم ، وحط عنهم ما جسموا به أنفسهم ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكُمْ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُثَيِّ اللَّيْلِ وَنَصْفِهِ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةً مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقْدِرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عِلْمًا أَنَّ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ﴾ .<sup>(٢)</sup>

ذلك بالنسبة إلى الأصحاب ، أما الرسول نفسه فبقى قيام الليل كله من خصائصه ، وقد كان ينبعث إلى هذا القيام عن حب ورغبة لا عن تكلف وعنـت ، كان عميق الشعور بنعمـة الله عندـه ، واصطفـائه له ، وإلى ذلك يشير عبد الله بن رواحة بقولـه :

|                                                                                          |                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذا انشق مكنون من الفجر ساطع<br>به موقنات أن ما قال واقع<br>إذا استقلت بالمشركين المضاجع | وفي نار رسول الله يتلو كتابه<br>أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا<br>بيت يجافي جنبه عن فراشه |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|

فـى الأـيـام الأولى للـبعثـة قـيل لـه : ﴿قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾٢﴾ نـصفـه أو انـقصـ منه  
قـليلـاً ﴾٣﴾ أو زـدـ عـلـيهـ ورـتـلـ الـقـرـآنـ تـرـتـيلاً﴾<sup>(٢)</sup> وقد استـجـاب لأـمـرـ اللهـ حتىـ لـحقـ  
بالـرـفـيقـ الأـعـلـىـ ! ..

أما جـمهـورـ الأـمـةـ فـلمـ يـكـلفـ بـذـلـكـ ، فـليـسـ الـقـيـامـ فـىـ حـقـهـ فـريـضـةـ لـازـمةـ ، وـلاـ  
سـنةـ مـؤـكـدةـ ، وـهـوـ نـافـلـةـ مـقـبـولـةـ مـنـ يـؤـثـرـ فـيـهـ السـهـرـ ، وـلـاـ يـعـجـزـهـمـ عـنـ أـدـاءـ وـاجـباتـهـمـ  
طـوـالـ النـهـارـ ! .

حسبـهـمـ ماـ يـسـطـيـعـونـ قـراءـتـهـ بـالـلـيـلـ ، وـأـمـامـهـمـ سـبـعـ طـوـيلـ بـالـنـهـارـ﴾ ... عـلـمـ أـنـ  
لـنـ تـحـصـوـهـ فـتـابـ عـلـيـكـمـ فـاقـرـءـواـ مـاـ تـيـسـرـ مـنـ الـقـرـآنـ عـلـمـ أـنـ سـيـكـونـ مـنـكـمـ مـرـضـىـ  
وـآـخـرـوـنـ يـضـرـبـوـنـ فـيـ الـأـرـضـ يـسـتـغـفـوـنـ مـنـ فـضـلـ اللـهـ وـآـخـرـوـنـ يـقـاتـلـوـنـ فـيـ سـبـيلـ اللـهـ  
فـاقـرـءـواـ مـاـ تـيـسـرـ مـنـهـ﴾<sup>(٤)</sup> .

(٢) المزمـلـ : ٢٠ .

(١) الإسراءـ : ٧٨ ، ٧٩ .

(٤) المزمـلـ : ٢٠ .

(٣) المزمـلـ : ٤ - ٢ .

ووالواقع أنَّ الجهاد العسكري والاقتصادي يحتاج إلى يقظة ونشاط ، والتفريط في هذا أو ذاك مضيعة للأمة .

ورأيت ناساً يقومون الليل أحياناً ، ثم يجيئون إلى مكاتبهم ثقلاً يتربخون ، فزجرتهم عن هذا المسلك ، وشرحت لهم الحكم ! ومع ذلك فما كانوا يسمعون ! .. وقد رويت في الأمر بالقيام أحاديث ضعيفة مثل ماجاء عن بلال أنَّ رسول الله ﷺ قال : «عليكم بقيام الليل، فإنه دأب الصالحين قبلكم وقربة إلى ربكم، ومنهاة عن الآثام، وتکفير للسيئات، ومطردة للداء عن الجسد» .

ومع ما في سند الحديث من ضعف ، فإننا نحمله على ما ورد في الصحاح مثل حديث عثمان رضي الله عنه عن النبي ﷺ : «من صلى العشاء في جماعة فكانما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكان ما صلى الليل كله» ذلك أنَّ النهوض للفجر فيه مقاومة للنوم ، ومشى في الظلمة ، واستفتاح للنهار بالخير قبل أن تطلع الشمس بوقت ، وكذلك الانتظام في جماعة العشاء ، وكانت قدماً تتأخر ، حتى تغمض عيون البعض في انتظارها .

وسئلَت عائشة رضي الله عنها : أيَّ حين كان يقوم الرسول ﷺ من الليل ؟  
فقالت : إذا سمع الصارخ - يعني الديك - ! .

وما فهمناه وافق ولله الحمد ما رواه أبو داود عن أنس في تفسير قوله تعالى :  
﴿تَجَافِي جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ﴾<sup>(١)</sup> .

قال : نزلت في انتظار الصلاة التي تدعى العتمة - يعني العشاء - كانوا يتذقلون بين المغرب والعشاء ..

وزيادة في إيضاح الموضوع نذكر أنَّ الجسد البشري يحتاج إلى ساعات معينة ينام فيها ، ويستعيد قواه ، ويستحيل أن يستغنى عن هذه الساعات التي قدرها الأطباء بثمان ساعات أو أكثر أو أقل حسب الأعمار المختلفة ..

والقرآن الكريم يقر هذه الحاجة الطبيعية ، ويلفت الأنظار إلى أنها من آثار اختلاف الليل والنهار ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لَتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا﴾<sup>(٢)</sup> .. ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا﴾<sup>(٣)</sup> .. ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا﴾<sup>(٤)</sup> .. ﴿وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا﴾<sup>(٥)</sup> ..

(١) السجدة: ١٦ .

(٢) يونس: ٦٧ .

(٣) النبأ: ٩ - ١١ .

وقد تنشأ أحوال يجب فيها العمل بالليل ، في ظروف السلم وال الحرب جميعاً ،  
فعلى المرء أن يقوم بواجبه ، وسيطأوه جسمه مع تعويض يرد إليه مابذل ..

وهناك ناس لهم طاقة على العمل الكثير ، مع الاكتفاء بنوم قليل ! كما أن هناك  
من في أعصابه مدخل من النشاط يستطيع به أن يضم إلى عمل النهار جزءاً من  
الليل ..

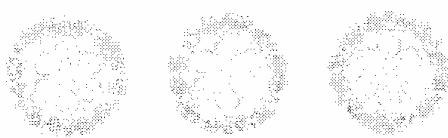
وهنا نؤكد أموراً ، أن اليوم الإسلامي يبدأ مع الفجر ، فكل سهر يضيع صلاة  
الفجر مرفوض ! وهناك قلة من الرجال تستطيع الجمع بين طول التهجد بالليل ،  
وطول الكدح بالنهار ، وهذه قلة لا يقاس عليها ! ..

وقد يستطيع البعض أن يقرأ نصف القرآن في ليلة ثم يستقبل نهاره باسترخاء  
لا يساعده على أداء واجب ، هذه معصية ! لقد تلا ألفاظاً لم يتذمّرها وأهمّ  
واجبات ترتبط بها حياته وحياة أمته ! ..

وأوغل في المخالفه من بيته يردد بعض أسماء الله الحسنى ، ثم يصبح كليل  
التفكير لا يحسن شيئاً في دنيا أو دين !! ..

إن عمر بن عبد العزيز سرح فكره في آية واحدة ظل يرددتها طوال الليل  
﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُون﴾<sup>(١)</sup> ! لأن دقة إحساسه جعلته يتصرّف - وهو أمير المؤمنين  
- أنه الموقوف المسؤول ، فطار النوم من عينه ! ..

ولو أن قاضياً سهر في قضية يتحرج الحكم العادل ، أو مجتهد سهر في موضوع  
يبحث فيه عن الصواب ، لكان أولى بالله من قارئ لايقى ، أو قائم نائم الضمير  
والتفكير .



(١) الصافات : ٢٤ .

## ٧٥. كيف ولماذا اختير الأذان للصلوة؟ ولماذا لم يأت عن طريق الوحي مباشرة؟

لا أرى كلمات أحق بالسماع وأولى بالتأمل من كلمات الأذان ، ولا أرى داعيًا أقرب إلى الرشد من المؤذن .. إن الكلمات الجهيرة المدوية في الآفاق ، تذكير بالله وحقوقه ، تذكير بالعمل الذي خلقنا من أجله ، إنها مناشدة لأبناء آدم أن يعرفوا الصراط المستقيم ويثبتوا عليه ، وأن يحذروا السبل المعوجة وينأوا عنها .

عندما يقول المؤذن : «الله أكبر الله أكبر». ويؤكددها فكأنه يقول للإنسان : لا تدر حول نفسك واذكر من رباك وسواك ، واجعله غايتك من مسعاك ، ببارك لك في وقت وجدهك ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرَثِهِ﴾<sup>(١)</sup> .

وعندما يقول : «أشهد أن لا إله إلا الله» ويكررها مرة أخرى ، فكأنه يقول للإنسان : لا تخش آلهة أخرى في الأرض ، الأمور كلها صائرة إليه وحده ، بيت فيها ولا راد لحكمه ، لا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع ، فانتصب عزيز النفس رفيع الرأس ، واذهب لتسجد لله ، فإنك لن تذل بعده لأحد!

وعندما يقول : «أشهد أن محمداً رسول الله» ويكررها مرة أخرى ، فهو يرسم أمام بصيرتك صورة الكمال الإنساني لتقتدي به وتقتفي آثاره ، محمد وحده الأسوة الحسنة في الإيمان والتقوى والخلق والاستقامة ..

وعندما يقول : «حرى على الصلاة» ويكررها مرة أخرى فهو يدعوك لتشرف بالمشول بين يدي ربك كى تسبح بحمده و تستزيد من رفده و تشارك مع إخوان العقيدة في التجمع عليه والتحاب فيه ..

وعندما يقول : «حرى على الفلاح» ويؤكددها مرة أخرى فهو يدلك على الجهد المشر و السعي الناجح ، فما أكثر الذين يزرعون ولا يحصدون ، أو يمشون ولا يصلون! أما أهل الصلاة فلا يضيعون ، ﴿وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادُ الدِّينِ أَمْنَوْا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(٢)</sup> .

. (٢) الحج : ٥٤.

. (١) الشورى : ٢٠.

وعندما يقول مرة ثالثة : «الله أكبير الله أكابر» فهو يؤكد الغاية الصحيحة من الحياة والكذح طول العمر ، إن المرء يخرج من بيته لعمله ، وليحصل ما يقدر عليه من نفع لنفسه وأهله ، وصيحة التكبير التي يسمعها تهيب به أن يقصد ربه ، ويجعل له عمله ، وعندما يقدم نفسه لربه فسيجدها موفورة مقدورة ، أما من آثر نفسه ، فسيفقدها ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنفُسُهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

ويختتم الأذان بصيحة التوحيد ، لإسقاط الوثنيات كلها ، إن العالم الآن لا ينحني لصنم من حجر ، ولكنه يتغافل في أصنام حية قامت شواخص مهيبة في دنيا الحكم والمال ، وخافتها الناس أكبر مما يخافون رب الأرباب .

إن كلمات الأذان منهج كامل ، ودعوة تامة ، ما يمكن أن يعني عنها بريق نار ، ولا زنين جرس ، ولا صفير بوق .. إنها هتاف من الملأ الأعلى ، يهيب بالبشر أن يرجعوا إلى أصلهم السماوي العريق .

هذه الكلمات نزلت من السماء ولم تخرج من الأرض ، استمع إليها نفر من الصحابة في رؤى متقاربة ، وأحد الملائكة الكرام يهتف بها ، في أعقاب مؤتمر تباحث فيه الصحابة مع الرسول ﷺ حول أمثل الطرق للدعوة إلى الصلاة! والحديث هنا يعود بما إلى الإجابة السابقة ، وكيف كانت الملائكة تدنو من الأرض تستمع الذكر من تاليه وهو ينادي به ربه ، وتعود بما إلى الأثر الروحي لمحمد في أصحابه! ..

إن صحابياً أنكر نفسه لما أحس الفرق الشاسع بين حالته مع رسول الله وحالته بعد أن يخالط الأهل ويكتابد هموم الرزق ، وظن أنه نافق بهذا التفاوت حيث إنه مع رسول الله ﷺ يكون منير القلب ، يتقلب في مقام الإحسان ، وكأنه يشهد ربه ويحس جلاله! حتى إذا رجع إلى البيت والشارع والأهل والناس هبط ، واعتذر!! ..

قال له الرسول : «لوبقيتم على حالتكم معى لصافحتكم الملائكة! ولكن ساعة وساعة!» .

وكثير من الصحابة كان يستديم ساعات الإشراق التي تجمعه بصاحب الرسالة العظمى ، ويغالب إلى أمد طويل كثافة الطبع ، ومشاغل العيش ، وظلال الخلق! ..

جاء في السنة عن أبي عمير بن أنس عن عمومه له من الأنصار قال : اهتم رسول الله ﷺ بالصلاوة : كيف يجمع الناس لها؟ فقيل له : انصب راية عند حضور الصلاة! فإذا رأوها آذن بعضهم بعضاً ، فلم يعجبه ذلك! ..

(١) الحشر : ١٩

فذكر له شبور اليهود - البوى الذى ينفحون فيه للإعلام بصلاتهم - فلم يعجبه ذلك وقال : هذا من أمر اليهود! فذكر له الناقوس ، فقال : هذا من أمر النصارى! .. فانصرف عبدالله بن زيد الأنصارى ، وهو مهمتهم لهم رسول الله ﷺ ، فأرى الأذان فى منامه .

وفى تفصيل آخر يذكر الرواى أن رجلا من الأنصار جاء فقال : يارسول الله ، إنى لما رجعت - إلى بيتى - لما رأيت من اهتمامك رأيت رجلا كأن عليه ثوبين أحضرتني فقام على المسجد فأذن ، ثم قعد قعدة ثم قام فقال مثلها ، إلا أنه يقول : قد قامت الصلاة! .. ولو لا أن يقول الناس لقلت : إنى كنت يقطن غير نائم! .. فقال رسول الله : لقد أراك الله خيراً ، فمر بلالا فليؤذن! .

فقال عمر بن الخطاب : أما أنا قد رأيت مثل الذى رأى ، ولكنى لما سبقت استحييت ، وقال فيه فاستقبل - الملك الذى رأه عمر - القبلة وقال : الله أكبر الله أكبر مرتين أشهد أن لا إله إلا الله مرتين ، أشهد أن محمدا رسول الله مرتين ، حتى على الصلاة مرتين ، حتى على الفلاح مرتين الله أكبر الله أكبر ، لا إله إلا الله ، ثم أمهل هنيئة ، ثم قام فقال مثلها ، إلا أنه زاد بعد ما قال حتى على الفلاح قد قامت الصلاة قد قامت الصلاة ، فقال رسول الله ﷺ : لقنها بلالا! فأذن بها بلال .

وكان بلال ندى الصوت ، عذب الأداء ، وتفاوت الروايات تفاوتاً قليلاً فى عدد الألفاظ مع اتفاقها جمیعاً فى أصل القصة ومصدر التلقى ..

وعندما أتجبرد من التأثر بكل ما يروى ، أراني أميل إلى سماع الأذان ومتابعة كلماته الهدية ، فإننى أحب أن أقاد من عقلى لا من أذنى! إن الأذان يوقف فؤادى ، ويعرفنى بربى على نحو ينسجم مع الفطرة السليمة .

ومن ثم استحب الشارع لسامعى الأذان أن يرددوا كلماته ، ويعرسوها فى مشاعرهم ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال كنا مع رسول الله ﷺ ، فقام بلال ينادى - للصلاة - فلما سكت قال رسول الله : «من قال مثل هذا يقيناً دخل الجنة» وعن سعد بن أبي وقاص أن رسول الله ﷺ قال : «من قال حين يسمع المؤذن: وأناأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدأً عبده ورسوله، رضي بالله ربّاً، وبمحمد رسوله، وبالإسلام ديننا، غفر له ذنبه» .

وعن جابر أن رسول الله ﷺ قال : «من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاحة القائمة آت محمدأً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذى وعدته إلا حللت له شفاعتى» .

والمرء عندما يتأمل في كلمات الأذان يجدها خلاصات للرسالة الإسلامية ، ووصفاً لله قائماً على الحق المطلق ، الحق الذي لا يتغير بين مشرق ومغرب! ..

ماذا وراء تكبير الله وتوحيده والنداء الدائب لعبادته؟ .

إن هذا النداء يتنقل على سطح الأرض ، عابرا خطوط الطول فوق البر والبحر . مصاحبًا الأرض في دورانها حول أمها الشمس «وظيفة محمد العظيم تلبية الأمر الصادر إليه» ﴿وَسَبَّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبَّحَ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى﴾<sup>(١)</sup> .

إن الكون كله لا الأرض وحدها يتجاوب مع أصوات المؤذنين وهي تهيب بالبشر أن يهرعوا لمرضاة الله! ..

وليس بغريب أن يطلب من سامعي الأذان - وصداه لا يزال يرن في آذانهم - أن يدعوا للإنسان العظيم الذي يقودهم إلى الله ، ويؤمّهم على الصراط المستقيم! إنه والله جدير بالدعاء المستديم أن يرفع الله درجته ، ويجزيه عن المسلمين خيراً ..

على أن رؤى البشر مهما صلحت حالهم لا تكون مصدر وحى ، ولا دليل ، ولو لا أن رؤيا الأذان أقرها النبي ﷺ ووافق على العمل بها ، ما التزم العمل بها أحد! .

ولعل الله سبحانه وتعالى أراد طمأنة نبيه على أن رسالته قد نجحت في تكوين جيل نقى الصفحة زكي السريرة يلتقي بالملائكة الأعلى ، فيسمع منهم وينقل عنهم ، وقد قلنا في إجابة سابقة : إن الملائكة تنزل على المؤمنين المستقيمين فتلهمهم الرشد ، وتساند على الحق ، وتقدف في قلوبهم بالبشرى ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزُنُوا﴾<sup>(٢)</sup> .

لكن باب الأوهام والزاعم لابد من سده فما يقبل كلام عن عالم الغيب إلا من المعصوم وحده! وال المسلمين مجتمعون على أن الشريعة ، لا منبع لها إلا الكتاب والسنة .

وقد ظهر في عصرنا هذا فلا حون اقتحموا ميدان الدين وزعموا أن وحيًا يجيئهم ، وخير علاج لهم أن يقادوا إلى تبليغه في مستشفيات الأمراض العقلية ..

. (٢) فصلت : ٣٠ .

. (١) ط : ١٣٠ .

## ٧٦. ما حقيقة الصوم وما حكمته؟

الصوم عبادة مستغربة أو منكورة في جو الحضارة المادية التي تسود العالم . إنها حضارة تؤمن بالجسد ولا تؤمن بالروح ، وتحمّل الحياة العاجلة ولا تكره بالبيوم الآخر! ومن ثم فهى تكره عبادة تقيد الشهوات ولو إلى حين ، وتؤدب هذا البدن المدلل وتلزمه مثلاً أعلى ..

إن الأفراد والجماعات في العالم المعاصر تسعى لا غير لتكثير الدخل .. ورفع مستوى المعيشة ولا يعنيها أن تجعل من ذلك وسيلة لحياة أذكى ! ..

ونسارع إلى تبرئة الدين من حب الفقر ، وخصوصية الجسم ، فالغنى سر العافية والجسم القوى نعم العون على أداء الواجب والنهوض بالأعباء ، وإنما نتساءل : هل يتعامل الناس مع أجسامهم على أسلوب معقول يحترم الحقائق وحدها؟

يقول علماء التغذية : إن للطعام وظيفتين : الأولى إمداد الجسم بالحرارة التي تعينه على الحركة والتقلب على ظهر الأرض ، والأخرى تحديد ما يستهلك من خلاياه وإقاده على النمو في مراحل الطفولة والشباب .

حسنا ، هل نأكل لسد هاتين الحاجتين وحسب؟ إن أولئك العلماء يقولون : يحتاج الجسم إلى مقدار كذا من «السعر الحراري» كي يعيش ..

الطعام وقود لابد منه للألة البشرية ، والفرق بين الآلات المصنوعة والإنسان الحي واضح .. فخزان السيارة مصنوع من الصلب ليسع مقداراً معيناً من النفط يستحيل أن يزيد عليه ، أما المعدة فمصنوعة من نسيج قابل للامتداد والانتفاخ يسع أضعاف ما يحتاج المرء إليه ! ..

وخزان السيارة يمدّها بالوقود إلى آخر قطرة فيه ، إلى أن يجيء مدد آخر ..

أما المعدة فهي تسد الحاجة ثم يتحول الزائد إلى شحوم تبطن الجوف ، وتضاعف الوزن ، وذاك ما تعجز السيارة عنه ، إنها لا تقدر علىأخذ «فائض» ولو افترضنا فإنها لا تقدر على تحويله إلى لدائن تضاف إلى الهيكل النحيف فيكبر أو إلى الإطارات الأربع فتسمن!! ..

الإنسان كائن عجيب ، يتطلع أبداً إلى أكثر مما يكفى ، وقد يقاتل من أجل هذه الزيادة الضارة ، ولا يرى حرجاً أن تكون بدانة في جسمه ، فذاك عنده أفضل من أن تكون نماء في جسد طفل فقير ، أو وقوداً في جسد عامل يجب أن يتحرك ويعرق !!  
كان لى صديق يكثر من التدخين ، نظرت له يوماً في أسف ، ثم سمعنى وأنا أدعوا الله له أن يعافيه من هذا البلاء ، فقال رحمه الله فقد أدركته الوفاة (اللهم لا تستجب ولا تحرمني من لذة «السيجارة») ..

ولم أكن أعرف أن للتدخين عند أصحابه هذه اللذة ، فسكت وقد عقدت لسانى دهشة .

إن الإنسان هو المخلوق الوحيد الذى يعرف ما يضره ، ويقبل عليه برغبة .. إنها الرغبة القاتلة!! ..

على أن النفس التى تشهى ما يؤذى يمكن أن تتأدب وتقف عند حدود معقولة ، كما قال الشاعر قدیماً :

والنفس راغبة إذا رغبتها  
وإذا ترد إلى قليل تقنع  
وهنا يجيء أدب الصيام! إنه يرد النفس إلى القليل الكافى ، ويصدّها عن الكثير المؤذى! ..

ذاك يوم نصوم حقاً ، ولا يكون الامتناع المؤقت وسيلة إلى التهام مقادير أكبر كما يفعل سواد الناس!! ..

لعل أهم ثمرات الصوم إيتاء القدرة على الحياة مع الحرمان فى صورة ما ..  
كنت أرمق النبي ﷺ وهو يسأل أهل بيته فى الصباح : «أثم ما يفتر به؟» فيقال : لا ! فينوى الصيام ، ويستقبل يومه كأن شيئاً لم يحدث ..

ويذهب فيلقى الوفد ب بشاشة وبيت فى القضايا ، وليس فى صفاء نفسه غيمة واحدة! وينتظر بثقة تامة رزق ربه دوغا ريبة ، ولسان حاله ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ (٥)  
إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ (١) ..

قلت : لو جاءنى فطورى دون شاي لسخطت!! ولرفضت إمضاء ورقة على مكتبى ، بل كتابة مقال!! ..

(١) الشرح : ٦٠٥



إنها لعظمة نفسية جديرة بالإكثار أن يواجه المرء البأساء والضراء مكتمل الرشد ، باسم الشر ، والأفراد والجماعات تقدر على ذلك لو - شاءت! .

وأعتقد أن أسباب غلب العرب في الفتوح الأولى قلة الشهوات التي يخضعون لها ، أو قلة العادات التي تعجز عن العمل إن لم تتوافر .

يضع الواحد منهم ثرات في جيشه وينطلق إلى الميدان ، أما جنود فارس والروم فإن العربات المشحونة بالأطعمة كانت وراءهم ، وإلا توقفوا ..

وقد اعتمد غاندي على هذا السلاح عندما حارب «بريطانيا» العظمى .. كان الإنتاج البريطاني يعتمد على الاستهلاك الهندي .. وقرر غاندي أن ينتصر بتدريب قومه على الاستغناء ، نلبس الخيش ولا نلبس منسوجات «مانشستر» نأكل الطعام بدون الملح مادامت الدولة تحتركه ، نركب أرجلنا ولا نركب سياراتهم ..

وقاد حركة المقاطعة رجل نصف عار جائع ، ينتقل بين المدن والقرى مكتفيا بكوب من اللبن ..

واستجابت الجماهير الكثيفة للرجل الزاهد ، وشرعت تسير وراءه فإذا الإنتاج الإنكليزي يتوقف ، والمصانع تتغطى ، وألوف مؤلفة من العمال الإنجليز يشكرون البطالة .. واضطررت الحكومة إلى أن تطلب من «غاندي» الجيء إلى لندن كي يتفاوض معها ، أو يلى شروطه عليها!! ..

وحياه أحمد شوقي وهو ذاذهب إلى لندن بقصidته التي يقول فيها محذراً من ألاعيب السياسة ..

**وقل هات وأفأعيمك      أتى «الحاوى» من الهند..**

إن الإنسان الذي يملك شهواته قوة خطيرة ، والشعب الذي يملك شهواته قوة أخطر ، فهل نعقل؟؟ ..

في صيام غاندي وأثر سياساته على إنجلترا ، وظفره باستقلال الهند يقول الشاعر القروي سليم خوري :

لقد صام هندي في ج .. وع دولة ..

وماض ا .. ا .. ع .. ج .. ا .. ص .. ا .. م .. و .. م .. ل .. م ..

تج .. ش .. م .. عن او .. ط .. آ .. ن .. ه .. ص .. و .. م .. ا .. م ..

م .. ج .. ش .. ا .. او .. ط .. ان .. الع .. د .. ا .. ص .. و .. م .. ر .. غ .. م ..

و خالى بـ لـ اـ دـ الـ ظـ الـ مـ الـ يـ بـ لـ اـ دـ هـ  
 تـ ضـ يـ قـ بـ جـ حـ يـ شـ العـ اـ طـ لـ يـنـ العـ اـ رـ مـ رـ مـ  
 وـ أـ لـ قـىـ عـلـىـ «ـ مـاـنـشـيـسـتـرـ»ـ ظـلـ رـهـبـةـ  
 تـضـجـ بـأـشـ بـ سـاحـ الشـةـ ءـاءـ المـخـيمـ..  
 أـهـابـ بـآـلـاتـ الـحـ دـيـدـ فـ عـطـلـتـ  
 مـصـانـعـ كـانـتـ جـنـةـ المـنـعـ..  
 وـ شـلـ دـوـالـيـبـ الرـخـاءـ بـصـرـخـةـ  
 أـدـارـتـ دـوـالـيـبـ الـقـ ضـاءـ الـمـحـ تـمـ  
 كـاهـانـسـيـجـ العـنـكـبـوتـ وـ كـمـ كـسـتـ  
 جـسـوـمـ الـبـرـايـاـ بـالـقـ شـيـبـ النـمـنـ  
 تـهـدـمـهـ أـسـرـارـ نـفـسـ عـجـيـبـةـ  
 تـجـوـلـ بـذـلـكـ الـهـ يـكـلـ المـتـهـدـمـ  
 فـيـ الـكـ منـ عـارـ،ـ لـدـيـهـ تـصـاغـرـتـ  
 جـبـابـرـ أـبـدـانـ،ـ وـعـ قـلـ وـدـرـهـ!!ـ  
 وـ رـاحـتـ مـلـوكـ الـمـالـ تـشـكـوبـ بـ سـابـهـ  
 مـنـ الـظـلـمـ،ـ يـالـ ظـالـمـ الـمـتـظـلـمـ!!ـ  
 وـ فـيـ عـيـدـ الـفـطـرـ يـقـولـ رـشـيدـ سـلـيمـ خـورـىـ أـيـضاـ :ـ  
 أـكـرـمـ هـذـاـ عـيـدـ تـكـرـيمـ شـاعـرـ يـتـيـهـ بـأـيـاتـ النـبـىـ الـمعـظـمـ  
 وـ لـكـنـ أـصـبـوـ إـلـىـ عـيـدـ أـمـةـ مـحـرـرـةـ الـأـعـنـاقـ مـنـ رـقـ أـعـجمـ  
 أـحـفـظـ لـلـشـيـخـ الـكـبـيرـ «ـ مـحـمـدـ الـخـضـرـ حـسـينـ»ـ شـيـخـ الـأـزـهـرـ الـأـسـبـقـ كـلـمـةـ عـظـيـمـةـ :ـ  
 «ـ لـسـتـ أـنـاـ الـذـىـ يـهـدـدـ ،ـ إـنـ كـوـبـاـ مـنـ الـلـبـنـ يـكـفـيـنـىـ أـربـعـاـ وـعـشـرـينـ سـاعـةـ»ـ!!ـ  
 وـمـنـ قـبـلـهـ قـالـ الشـيـخـ عـبـدـ الـجـيـدـ سـلـيمـ وـقـدـ حـذـرـوـهـ مـنـ غـضـبـ جـهـاتـ عـالـيـةـ :ـ  
 «ـ أـيـنـعـنـىـ ذـاـكـ مـنـ التـرـدـ بـيـنـ بـيـتـىـ وـالـمـسـجـدـ؟ـ قـالـوـاـ :ـ لـاـ ..ـ قـالـ :ـ لـاـخـطـرـ إـذـنـ!ـ لـيـسـ  
 هـنـاكـ مـاـ يـخـافـ»ـ ..ـ

من أركان العظمة أن يجعل الرجل مأربه من الدنيا في أضيق نطاق مستطاع .. إنه يعني عدوه بذلك الاستعفاف أو الاستغناء .

وذلك نهج الشرف الذي خطه على بن أبي طالب عندما قال : «استغن عن من شئت تكن نظيره ، واحتاج إلى من شئت تكن أسيره» .. وما يستقيم على هذا النهج إلا امرؤ يحسن الصيام .

أعجبتني هذه الوصية لأبي عثمان النوري لابنه ، وأثبتها الجاحظ ، وليس لى في كتابتها إلا فضل النقل .. «يابنى كل ما يلوكك ، واعلم أنه إذا كان في الطعام لقمة كريمة أو شيء مستطرف فإنما ذلك للشيخ المعلم أو الصبي المدلل ، ولست واحداً منهم .

يابنى عود نفسك مجاهدة الهوى والشهوة ، ولا تنهش نهش السباع ، ولا تخضم خضم البغال ، ولا تلقم لقم الجمال ، الله جعلك إنساناً فلا تجعل نفسك بهيمة ، واعلم أن الشبع داعية البشم ، والبشم داعية السقم ، والسمق داعية الموت .

ومن مات هذه الميتة فقد مات ميتة لثيمة ، لأنه قاتل نفسه ، وقاتل نفسه لأم من قاتل غيره ..

يابنى والله ما أدى حق الركوع والسجود بمثله قط! ولا خشع لله ذو بطنة ، والصوم مصححة ، والوجبات عيش الصالحين .

يابنى قد بلغت تسعين عاماً ما نقص لى سن ولا انتشر لى عصب ، ولا عرفت ذنين أنف ، ولا سيلان عين ، ولا سلس بول ، وما لذلك علة إلا التخفف من الزاد .. فإن كنت تحب الحياة فهذه سبيل الحياة ، وإن كنت تحب الموت فتلك سبيل الموت ، ولا أبعد الله غيرك» ..

هذه وصية رجل لا يعرف عبادة الجسد التي تهوى فيها أبناء هذا العصر ، والتي جاء فيها قوله تعالى :

﴿ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَمْتَعُوا وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثُوِي لَهُمْ﴾ (١).

وقوله :

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثُوِي لَهُمْ﴾ (٢).

(١) الحجر: ٣ .

(٢) محمد: ١٢ .

وتحتاج الناس بين الحين والحين أزمات حادة تقشعر منها البلاد ، ويجف الزرع والضرع ، ما عساهem يفعلون؟ إنهم يصبرون مرغمين أو يصومون كارهين وملء أفئدتهم السخط والضيق .. وشريعة الصوم شىء فوق هذا ، إنها حرمان الواحد ، ابتغاء ما عند الله . إنها تحمل للمرء منه مندوحة - لو شاء - ولكنها يخرس صياغ بطنه ، ويرجع إجابة رغبته ، مدخلحاً صبره عند ربه ، كيما يلقاه راحة ورضا في يوم عصيب .. ﴿ذلـكـ يـوـمـ مـجـمـوعـ لـهـ النـاسـ وـذـلـكـ يـوـمـ مـشـهـودـ﴾ (١).

وريط التعب بأجر الآخرة هو ما عنده النبي ﷺ في قوله: «من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه! ..

إن كلمتي «إياعاً واحتساباً» تعنيان جهداً لا يستعجل أجره ، ولا يطلب اليوم ثمنه ، لأن باذله قرر حين بذلك أن يجعله ضمن مدخلاته عند ريه .. نازلا عند قوله :

﴿ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَيْ رَبِّهِ مَا يَشَاءُ﴾ (٢).

سوف يجد الصائم مفطرين لا يعرفون لرمضان حرمة ولا لصيامه حكمة ، إذا  
اشتهوا طعاماً أكلوا ، وإذا شاقهم شراب أكرعوا .. ماذا يجدون يوم اللقاء؟ ..

إنهم يجدون أصحاب المدخرات في أفق آخر ، مفعم بالنعمة والمتاع ، ويحدثنا القرآن الكريم عنمن أضاعوا مستقبلهم فيقول : ﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقْنَا اللَّهُ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ حَرَمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ٥٠ . الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعْبًا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ۚ ۲۲ .

إن الصيام عبادة مضادة لتيار الحياة الآن ، لأن الفلسفات المادية المسيطرة في الشرق والغرب ، تعرف الأرض ولا تعرف السماء ، تعرف الجسم ولا تعرف الروح ، تعرف الدنيا ولا تعرف الآخرة ..

ليكن للقوم ما أرادوا ، ذلك مبلغهم من العلم! .. بيد أننا نحن المسلمين يجب أن نعرف ربنا ، وأن نلزم صراطه ، وأن نصوم له ، وأن ندخل عنده! .

على أن هناك حقيقة مؤسفة هي أن الصوام قلة وإن امتنع عن الطعام كثيرون! ..

النَّسَاءُ : ٣٩

(١) هود: ١٠٣ .  
(٢) الأعافى: ٥٦ ، ٩١

## ٧٧. في المجالات الاجتماعية والسياسية نرى لإسلاميين مقالات متباينة أو متناقضة؟ فلم هذا؟

أعترف بأن الملاحظة صادقة ، وأشعر بأن بقاء هذا الوضع يعوق الدعوة ويخرج الدعاة! وسأذكر هنا ما أراه باعثاً على هذا الاضطراب ، حتى يمكن تجاوزه ..

إن الإسلام صراط مستقيم وقد خرجت من هذا الصراط طرق شتى تميل يمنة أو يسراً! وكان أوجاجها بارزاً كذلك في المجالات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية . وكان بارزاً كذلك في النواحي المدنية والحضارية .. وقد خيل إلى أن الصراط المستقيم خلا من أهله في العصر الأخير ، وتزاحمت القوافل الشاردة في مسالكها التي انطلقت فيها ، ومن هنا استوحش الحق ، وأصابه ضر شديد ..  
وساختار نوذجين لهذا الشroud ، ولنتائجها في عالم المعرفة والتوجيه ..

يعرف الإسلام أمير المؤمنين على أنه وليد بيعة حرة ، أو اختيار صحيح يتوجه فيه الناس إلى انتخاب أكفاء إنسان لقيادتهم ، ويعرف القائد المنتخب أن الحكمأمانة ومسئولية جسيمة ، وأنه تكليف لا مغنم ، وأن عليه الاستعانة بأهل الشورى في تعرف الصواب وتحديد الأرشد ، وأنه ليس بمعصوم ولا مستغن بنفسه بل يحتاج إلى مظاهرة الأقواء والانتفاع بشتى الآراء ، وأنه إذا أخطأ وجّب تقويمه ، وإذا عجز ترك للأمة أن تختار غيره فليست الرئاسة حقاً شخصياً له أو لغيره ..

هذه مسلمات في أصول الحكم كما يعرفها الإسلام ، وهذا هو الصراط المستقيم .  
لكن خط الانحراف الذي بدأ من عهد مبكر ، جعل الخلافة اغتصاباً وميراثاً ، وجعل الحصول عليها مغناًماً لا مغرياً ، وتنوّسية أجهزة الشورى حتى لكتأنها وهم أو أسطورة ، واقترب من الحاكم أهل الملق وابتعد رجال الحق ، أو أبعدوا ، واعتبروا النقد الصحيح فتنّة أو خروجاً ، واعتبرت المداهنة طاعة وولاء!

من حقى أن أصف الثقافة التي تنظر إلى الصراط المستقيم وهي تتحدث عن الإسلام - بأنها الثقافة الأصلية ، كما أن من حقى أن أصف الثقافة التي قبلت الواقع وبنت عليه وأفتنت به ثقافة خط الانحراف! ..

التوجيهات القرآنية والنبوية وتطبيقات سلفنا الصالح هي الثقافة الأصلية ، أما الواقع الذي رسمه الملوك . ونضحت به طبيعة جنس من الأجناس ، فهو علم متاثر بخط الانحراف .

وهذا العلم لا يفرضه على الإسلام عاقل ، مهما حاول أهله إعطاءه الصيغة الإسلامية ، فالقول بأن الشورى لاتلزم الحاكم ، والقول بأن الانتخاب بدعة ، والزعم بأن نقد الحاكم نقض للبيعة ، وأن على الجمهور أن يصبر على غصب المال ، وضرب السياط .. إلخ ، كل ذلك من وحي خط الانحراف وليس من معالم الصراط المستقيم .

والعرب جنس له محامده ومعايبه ، ومن معايب العرب العصبية للأسرة ، والتعالي بالنسب ، وحب السلطة والحرص على الإمارة! وقد جعلوا منصب الخلافة يحمل معالم شيخ القبيلة ، الذي يقول فيسمع ويأمر فيطاع! ..

وأرى أن هذه الخصال السيئة في طلب الحكم ، والتصدير بالدعوى أساءت قدماً للإسلام وتسيء يومنا هذا للعرب .

والفقهاء الناصحون ، لله ورسوله ، يفصلون بين طبيعة جاهلية فرضت نفسها ، ودين قويم يجب أن يسود .

وقد ألف عبد الرحمن الكواكبى كتابه «طبائع الاستبداد» لينصف الإسلام من حكموا باسمه وكذبوا عليه ، وفيه يقول : «المستبد يتحكم فى شئون الناس بإرادته لا بإرادتهم ، ويحكم بهواه لا بشرعيتهم ، ويعلم من نفسه أنه الغاصب المعتدى فيضع كعب رجله على أفواه الألوف المؤلفة ، يسدّها عن النطق بالحق ومطالبتها به! والمستبد يود أن تكون رعيته بقرا تحلب ، وكلابا تتذلل ولا تتملق! وعلى الرعية أن تدرك ذلك فتعرف مقامها منه! هل خلقت خادمة له؟ أو هي جاءت به ليخدمها فاستخدمها؟ والرعية العاقلة مستعدة أن تقف في وجه الظالم المستبد تقول له : لا أريد الشر! ، ثم هي مستعدة لأن تتبع القول بالعمل ، فإن الظالم إذا رأى المظلوم قويا لم يجرؤ على ظلمه»<sup>(١)</sup> .

ومن الحكام من يحاول استجلاب صورة للشوري بها شبه من «ديمقراطية» الغرب! شبه التمثال الميت بالجسد الحي ، قال الشيخ محمد عبده في وصفها :

(١) الإصلاح لأحمد أمين .

«لو حدث أن إنساناً عرض وجهة نظر غير مأثيري الحكم لتعرض للتلف ، فإن أمام كل لفظ يقوله نفياً عن الوطن أو إزهاقاً للروح أو تجريداً من المال»!  
والواقع أن المستبدین فی کثیر من الأقطار الإسلامية برعوا فی تزویر الشوری ،  
عندما أبلغاهم الظروف إلى مجالسها ، حتى أمست الجماهير بين استبداد صريح  
أو استبداد منافق !!

إن حقوق الإنسان وحقوق الشعوب هى الوجه المقابل فی دیننا لعقيدة التوحيد ،  
وأحسب أن سدنة الوثنية السياسية لا يقلون شرّاً ولا أذى عن سدنة الأصنام .  
وهؤلاء للأسف يجيدون تحريف الكلم عن مواضعه وتطويع النصوص خدمة  
السلطين ..

وهناك نموذج آخر لطغيان التقاليد الموروثة على تعاليم الإسلام! ..  
كان العرب فی جاهليتهم يکرھون الأنثى ويتشارعون لولدها ، وقد اشتبطت بهم  
هذه الكراھية حتى حملتهم على اقتراف جريمة لم تعرف فی جنس آخر ، جريمة وأد  
البنات ، ولست أدرى : أذلک خشية العار كما يزعمون! أم هو إحياء دینی ضال؟  
کما يفهم من الآية الكريمة :  
**﴿وَكَذَلِكَ زَيْنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوْهُمْ وَلِيَلْبِسُوا  
عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ﴾**<sup>(۱)</sup>.

ليکن هذا أو ذاك ، لقد جاء الإسلام فبدل الأحوال ، وكرم الأنثى وأوصى  
بالبشاشة عند مولدها ، ورعاها طفلاً وفتاة وأمّا .. وأعطتها فی المجتمع حق الأمر  
بالمعرفة والنھی عن المنكر ، وفي العبادة حق التردد على المسجد من الفجر إلى  
العشاء ، وفي التعليم ماتکمل به إنسانيتها فلم يقصرها على نصيب محدود! ..  
وكان أن علا شأن المرأة ، فبایعت ، وجاهدت ، وحققت لنفسها ما يشرف نوعها ،  
وظفرت المسلمة بما تظفر به امرأة أخرى! ..

ثم غلت تقاليد الجahلية العربية شيئاً فشيئاً حتى أقبل العصر الحاضر ، والمرأة  
محظوظة عليها أن تدخل مسجداً (!) فی أغلب العواصم - خصوصاً المحافظة - أما حق  
التعليم فإنه لو لا الحضارة الحديثة مادخلت أنثى مدرسة ولا انتمت طالبة إلى  
جامعة ، كأن تجهيلها فرض محتوم! ..

(۱) الأنعام : ۱۳۷ .

وانكمشت إنسانية المرأة حتى كاد ميراثها يجتاح كلها ، وحتى أصبح إذنها فى عقد الزواج شكلا لا حقيقة له ، وإذا اقترفت فاحشة قتلت ونجا الطرف الآخر ..

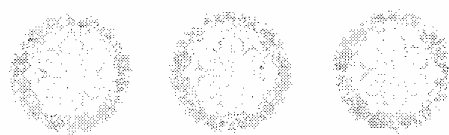
والقاعدة العامة أنها لاترى أحدا ولا يراها أحد ، وخط الانحراف فى هذه المسألة أساء ولا يزال يسىء إلى الإسلام ، ويضع العوائق أمام دعوته! ..

هذا لون من العلم الذى أشعاعه خط الانحراف فى تاريخنا وثقافتنا ، وهو علم لا يعني بعض المسلمين غيره! إذا وجدوا فى الميدان السياسى أنه لا شورى ، ولا أجهزة لها ، ولا ضوابط للحكم الفردى ، نسوا النصوص المهملة ، وأخذوا صورة الإسلام من الواقع السيئ ..

إذا وجدوا أن المرأة كم مهملا ، وأنه لا مكان لها فى مدرسة أو مسجد ، وأنه لا يجوز أن ترى أحدا أو يراها أحد ، تجاوزوا القرآن والسنة ، وحكموا على المرأة بالإعدام الأدبي! .

وقد رأيت هؤلاء يختلقون الأحاديث ، أو يقوون الضعيف منها أو يهملون الصحيح لتغيير الزمان ، ويحدث هذا كله فى وقت تعمل فيه المبشرات من كل ملة على تنصير المسلمين ، بل إن المجندة فى الجيش اليهودي يسبقن الرجال عندنا فى صناعات الموت<sup>(١)</sup> .

إننا نحذر الأمة من العلم الدينى المغشوش ومن فتاني يهدمون الحق ، على حين يبني غيرهم الباطل ..



(١) وزع كتاب عن ضرورة ضرب النقاب على وجه المرأة المسلمة كى يتم إيمانها ويكمel دينها ومن بين ما قال مؤلفه : «حرم الإسلام الزنى ، وكشف الوجه طريق إليه ، فما أدى إلى الحرام حرام» : ونعجب نحن لهذا الاستدلال ، فإن الإسلام أوجب كشف الوجه فى الحج والعمرة ، وجعله الأساس عند أداء الصلوات كلها ، فهل كان الإسلام بهذا الكشف يهدى للفاحشة؟ ومن أغرب ما قرأت تعليق المؤلف على حديث المرأة الخثعمية التى رأها النبي ﷺ مكشوفة الوجه ، فلم يأمرها بتغطيته ، قال : لعل النبي أمرها بالنقاب .. فلم لم ينقل الرواة لنا ذلك؟! ..

## ٧٨. ما موقف الإسلام من اختلاط الجنسين؟

إذا ذكر الاختلاط ارتسمت في الذهن الصورة الدميمية للعلاقات الاجتماعية بين الرجال والنساء كما استقرت في الغرب ، والحق أن هذه العلاقات سيئة ، وأن وضع المرأة هناك لا يرضيه دين! ..

إن التبرج ، وإبداء الزينات الباطلة بما أساس الملابس العادمة ، وكأن سرور المرأة لا يتم إلا إذا أثارت الانتباه ولفتت إليها الأنظار! ..

ثم حشرت النساء في أعمال شتى تتيسر فيها الخلوة ، وتعجز المرأة الشريفة فيها عن التصون! بل إن الحضارة الغربية في إياحتها للرقص ، واستباحتها لإرواء اللذات بسبيل كثيرة ، أرخصت قيمة الأسرة ، وجعلت الزواج محدود الأثر في حماية الأعراض ، وقصر كلا الزوجين على صاحبه! ..

وقد نتساءل عن مكانة الدين في هذه الجاهلية السائدة؟ إن اليهودية مشغولة بتهمويد فلسطين وقتل العرب ، والنصرانية مشغولة بالحملات الصليبية على بلاد الإسلام ، وتيسير الارتداد عنه بكل طريقة! ..

أما حقيقة التدين بالنسبة إلى الجماهير فلا تعدو أيام العطلة والأعياد السنوية ..

وإن كان هناك من بقى على تدينه ، وواعم بين ما يعرف وما يرى! ..

إن الحضارة البشرية السائدة في العالم اعتبرت اللذات الجنسية حقوقاً طبيعية ، ولم تر في الاعتراف بها ما ينافي الأخلاق ، ووجهت نشاطها بعد ذلك إلى الميادين العملية ، من مدنية وعسكرية ، وسبقت سبقاً بعيداً ..

أما الأمة الإسلامية فإنها لم تسر مع فطرة الإسلام المقررة ، ووضعت أمام الزواج عقبات اقتصادية واجتماعية صعبة ، وأنشأت تقاليد صارمة في إمكان رؤية كلا الجنسين للأخر! ..

وعند التأمل نجد هذه التقاليد مبنية على الرياء ، والجهل ، والكبراء المرعومة لبعض الأعراق ، ثم دعوى التدين! .

وعندى أن تقاليد الغرب إذا وصفت بأنها لشرف لها ، فإن التقاليد الشرقية لا عقل لها ، الأولى فاضحة والأخرى فادحة وضحايا التقاليد المرعية هنا وهناك ، كثيرة ومتشبهة! ..

فلننظر إلى تقاليد الإسلام كما تعرف من مصادره ، ومن تطبيقات سلفه الأول! ..

لا كما يزعمها أشخاص درسوا خط الانحراف ، ورأوا أن يئدوا المرأة معنويا إذا كان آباءهم قد وأدوها ماديًّا ..

المرأة في الإسلام تقدر على التردد خمس مرات كل يوم بين بيتها والمسجد ، ومتروك لضميرها ألا يكون ذلك على حساب خدمتها لزوجها ولولدها ، ومتروك لرب البيت المؤمن ألا يمنعها من ذلك مادامت قد أدت واجبها نحو بيته .

وفي المسجد لا يختلط الحابل بالنابل ، فللرجال صفوفهم وللنساء صفوفهم! والنساء سوافر أى مستورات الأجسام ماعدا الوجه والكفين ، هل يسمى هذا اختلاطاً؟ .. إن الرؤية ممكنة في المسجد ، وفي أثناء التردد عليه! لكن أى رؤية؟ مع غض البصر! وأدب النفس ، فإذا رأى رجل محاسن امرأة لم يعاود النظر ليتملى ، فذلك مرفوض ، له النظرة الأولى وليس له الثانية! .

إن هذه الرؤية العابرة من أحد الجنسين للأخر لاشيء فيها شرعاً ، وإن جادل المجادلون! ..

والشارع الإسلامي تسير فيه المرأة محتشمة على ما وصفنا تذهب إلى السوق ، أو المدرسة أو إلى المسجد دون حرج!

ولنفرض أن رجلاً من بجمع من النساء فألقى عليهن السلام ، إنه لم يرتكب إثماً فقد صح عن أسماء بنت يزيد قالت : مر علينا رسول الله ﷺ في نساء ، فسلم علينا ، وفي رواية للترمذى قالوا يده بالتسليم! ..

وقد خرجت صحابيات مع الجيش - في نطاق الاحتشام الذي وصفنا - وكن يطهين الطعام ، ويرضن الجرحى ، وينقلن الموتى ، وكافأهن الرسول ﷺ ببعض الهدايا ..

ووقفت مليا عند حديث رواه البخاري ، أصفعه بين أيدي المؤمنين ليروا فيه بعض معالم المجتمع الأول ، عن أبي جحيفة رضي الله عنه قال : أخى رسول الله بعض [بين سلمان وأبى الدرداء رضى الله عنهما]، فزار سلمان أبا الدرداء، فرأى أم الدرداء متبدلة .أى رأى ثيابها دينية الهيئه . فقال: ما شأنك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا!! ..

فجاءه أبو الدرداء فصنع له طعاماً ، وقال له : كل.. فقال: إنى صائم! فقال سلمان: ما أنا باكل حتى تأكل، فأكل!... وترك صومه . فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم.. قال له سلمان: نم! فنام ..

فلما كان من آخر الليل قال سلمان: قم الآن، فصليا فقام له سلمان: إن لربك عليك حقا، وإن لنفسك عليك حقا ولا هلك عليك حقا، فأعط كل ذي حق حقه! فذكر ذلك لرسول الله صلوات الله عليه وسلم فقال: «صدق سلمان» .

قلت في نفسي : إن البيئة التي يصنعها خط الانحراف ترى في سؤال سلمان لأم الدرداء جريمة ، وترى في إجابة أم الدرداء جريمة أشد ، وربما عالجت هذا بضرب تزهق فيه الروح أو يترك عاهة مستدية ! .

ولا أدري كيف يتم الزواج في هذه المجتمعات المغلقة؟ يكاد يكون نوعاً من المقامرة! ومن أجل ذلك عرف العرب في عواصم أوروبا وأمريكا بالسعار الجنسي ، وغلقت بيوت لا تحصى على آلاف العوانس! والسبب في ذلك تقاليد فرضها العرب من عند أنفسهم على المسلمين ما أنزل الله بها من سلطان .

لا أصف المجتمع المسلم بأنه منغلق أو منفتح ، إنه مجتمع طبيعي تحكمه تعاليم الفطرة السليمة وحدها ..

المجتمع المنغلق يرتاب في حركات المرأة كلها ، ويفسرها بابتغاء الشر ، أو يخشى عليها ذلك ، ومن ثم فهو يحرم المباح ويضع السدود ، ويتناول النصوص بالتأويل ، أو يقوى الضعف منها ويضعف القوى ، وينتهي بمحو شخصية المرأة .

والمجتمع المنفتح يضع عنان المرأة في يدها ، ويحرض الذئاب على نهشها ، ويستغل اعترافه بشخصيتها كى يستغل ضعفها في مبارزه ..

وكلا المجتمعين شر! ولست أرى بدليلاً عن تعاليم الإسلام يفهمها عقل طبيعى لاعقل ملتات! .

لقد رأيت رجلاً جامعياً متزمناً يستغرب قوله تعالى :

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكُمْ بَعْضٌ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ (١) .

كأنه لم يسمع الآية حتى ذكرتها له متحجاً بها على أن المرأة تأمر وتنهى ، وتحقق الحق وتبطل الباطل ! كان يتصور أن صوت المرأة عورة ، فما يجوز لها أن تتكلم ناصرة حقاً ، أو خاذلة باطلًا ..

وقال لي شخص من يرون حجب المرأة عن المجتمع : أليس يقول الله :

﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبْرُجْ جَاهِلِيَّةَ الْأُولَئِيَّ﴾ (٢) .

قلت : إن القرآن لا يضرب بعضاً ، وتفسير الآية الكريمة على أن البيت سجن للمرأة لاتخرج منه تفسير باطل ، فإن الحديث الصحيح : «إن الله أذن لكن أن تخرجن في حوانجكن» على أن خروج المرأة من بيته لا يجوز أن يكون مع تبرج الجاهلية القدية أو الحديثة ، إن مكثها فيه أولى من هذا الخروج السيئ ..

وعندما تخرج - وهذا حقها يقينا - فإن آية أخرى أرشدتها إلى الهيئة التي تخرج بها! إن للاستغافف ملابس سابعة تلف الجسد وتتفى الريبة ، وتنطق بأن هذه المرأة تقية نقية ، أما الملابس الخليعة المتبرجة التي تستفز الشهوات فهي تغرى السفلة ، وتشتم منها الذئاب رائحة معينة ، وعلى المسلمة الشريفة ألا تؤذى نفسها بهذه الملابس ، فإنها بثياب الفضيلة تحمى عرضها ، وتحصن نفسها ، وهذا معنى قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زَوْاجَكَ وَبَنَاتَكَ وَنَسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيَّهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفَنَ فَلَا يُؤْذِنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (٣) .

في المجتمع المسلم لا بد من تقوى تسكن القلوب ، وإقام للصلوة التي تنهى عن الفحشاء والمنكر ، ومحافظة على حدود الله تملأ أكباف المجتمع بالعلماء الخضراء والحريراء ، على ما أمر الله وما نهى عنه .. في هذا الجو تخرج المرأة للعمل إن

(٢) الأحزاب : ٣٣ .

(٣) التوبه : ٧١ .

احتاجت إليه أو احتاج العمل إليها ، ولها أن تقاتل في البر والبحر كما فعلت قبل ذلك صحابيات ، وما يمنعها الإسلام من غزو الفضاء إذا أتاحت لها موهبها ذلك ! ..

فليست المرأة - بالإسلام - دون غيرها من آية ملة ! ..

أعرف أشخاصاً يوغر صدورهم هذا الكلام ، إن هؤلاء المساكين أصابوا الإسلام في مقاتله بقصورهم الشائن ، لقد كونوا جيلاً من النساء ما يحسن تربية أولادهن على حين تكافح اليهوديات بجلد مزعج لإقامة دولة إسرائيل ، وتكافح الراهبات لتحويل الألوف عن الإسلام ..

الواقع أنني أتشاءم من المستقبل عندما أسمع مفتين منسوبين إلى الإسلام لا يزبون يحرمون على النساء دخول المساجد ! ..

وأريد لفت الأنظار إلى العلاقات بين الجنسين قضية تالية لما هو أهم منها ، وهو غرس الإيمان الصحيح ، ثم إنضاج المعانى المبنية عليه من إخلاص وتوكل ورغبة ورهبة وولاء وبراء ، ثم إقامة الأخلاق الاجتماعية من صدق وبر ووفاء ورحمة ! ..

فإن العلل النفسية الناشئة عن فقدان ما ذكرنا تهلك الأمم أكثر مما يهلكها الاضطراب الجنسي .. وأثر التحاقد بين العرب شر من أثر التحلل بين أعدائهم ..

ومن الحماقة أن يظن كشف الوجه أخطر من خبث القلب وحسد الغير ! ..



## ٧٩. ما موقف الإسلام من تحديد النسل؟

يطلق هذا العنوان على قضيتين مختلفتين كل الاختلاف ، الأولى تعنى التحديد المؤقت بعبارة أدق تنظيم النسل ، أما الأخرى فتعنى تقليل عدد الأمة ، وحصره في رقم معروف مثلا ، وتوجيه الأفراد بعد ذلك لتنفيذ مطالبه ..

وتناول القضية الأولى ، فنواجه حالات فريق من النسوة يحملن ولم ينقض على وضعهن عدة أسابيع !

إن هذا الحمل يجيء والأم ضعيفة غالباً من آثار الولادة السابقة ، ورضي بها بين يديها يحتاج إلى عناية موفورة ، والجنين الجديد ينشأ في ظروف صعبة ، فإذا تم وضعه انشغلت الأم بولدين يرهقانها ويوهن أحدهما الآخر ! ..

من حق الأم أن تتقدى هذه المشكلة ، وأن تؤخر الحمل بعد ولادتها نحو سنتين تتم فيما الرضاعة ، وتقوى على حمل جديد! ..

وجمهور الفقهاء يبيح ذلك ويرى أن هذا التحديد المؤقت للنساء يحقق مصالح لها وزنها ، ويشترط أن يتم ذلك بموافقة الزوجين ، وباتباع وسيلة لا تضر الأم ، فإن كثيراً من الأدوية المانعة للحمل تترك آثاراً سيئة على الأمهات والأجنحة! ..

والواقع أن هذا التنظيم فردي لا جماعي ، وأنه لا يضع رقماً معيناً للأولاد ، فما تقدمه الأقدار هدايا جديرة بالحفاوة ، ومن الغرور الرعم بأننا نسعد ونشقى! ..

وهنا يجيء الحديث عن القضية الأخرى ، قضية لا يزيد عدد الأمة المصرية أو العراقية أو الباكستانية عن رقم معين ، أو نسبة مضبوطة في الزيادة السكانية .

ونحن مضطرون إلى ذكر حقائق قد يكون بعضها مخجلا ، أو يكون من وضع ساسة يكنون للإسلام وأمتهم أخبت النيات ..

ونبدأ بالتنبيه إلى أن الحدود الجغرافية التي رسمت لدار الإسلام وشعوبها في هذا العصر حدود وهمية مزورة لا اعتراف بها من الناحية الدينية ..

فلكل مسلم أن يطلب رزقه في أي مكان ينشده بين الأطلس والهادى ، دون أى قيد ، وخيرات الأرض الإسلامية متاحة لكل من ينطق بشهادة التوحيد ، لا يحجبه عنها مولده في قطر من الأقطار .

ومن الجاهلية تكليف شعب في إفريقيا مثلا بتقليل عدده لأن نتاج أرضه قليل ، على حين أن الأرض الإسلامية في آسيا ثرية الينابيع! هذه تعاليم استعمارية لإفساد الأمة الإسلامية كلها بزيادة الفقر في جانب وزيادة الغنى في جانب آخر ، وهي تتسلل بالنزعات القومية لإشاعة هذه الفوضى التي لم تعرفها دار الإسلام منذ بدأ الإسلام ! ..

ولو فرضنا جدلاً أن العالم الإسلامي قل خيره وجفت ينابيعه فإن المسلم لا يرتبط بمسقط رأسه ، ولا بديار إخوانه في الدين! أمامه أرض الله واسعة! أليس يقول الله : ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذُلُولاً فَامْشُوا فِي مَا كَبَّهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ﴾<sup>(١)</sup> .. أليس يقول : ﴿وَلَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ..

لماذا لا ينتشرون في أرجاء الدنيا وينشرون دينهم كما فعل آباءهم الأقدمون؟ ..  
الحق أن قصة تحديد النسل بين المسلمين خاصة تخفي وراءها فضيحة إنسانية تضحك وتبكى! .. هذه الفضيحة هي ضمور الواهب البشرية في أجيال من الناس تتشى فوق مناجم الذهب ، وتتكلل عن أخذ ما بها! أو تعجز عن افتتاح أبوابها !  
ناس يعيشون على الشواطئ ولا يحسنون الصيد! ولا يتقنون الزرع ، وقد تكون تحت أقدامهم بحيرات من البترول ، ولكنهم مشغولون عن استخراجها بالسمسر والثرثرة والفخر بالأباء!

إن الأموال التي تنفق للإغراء بتحديد النسل ، لو أنفقت في تحريك الأجهزة العقلية المتوقفة عند هؤلاء لكان ذلك أجدى!

لكن كيف تتغير مصارف هذه الأموال ، وهي من أثرياء اليهود في أمريكا وأوروبا؟ .. إن القوم يريدون أن يقل النسل بين المسلمين خاصة لأغراض معروفة! ..

. (٢) الأعراف : ١٠ .

. (١) الملك : ١٥ .

ونتساءل : ما الجدوى آخر الأمر؟ إنه بدل أن يكون التعداد « ٥٠ مليون » كسلان سيكون « ٤٥ مليوناً » فقط! أبهذا تنهض الأمم؟ أو تحل المعضلات الاجتماعية؟ .. ولنلقى نظرة أوسع على العالم أجمع ، أصحىح أن خيرات الأرض دون إعداد البشر التى تنموا باطراد؟ ..

الذى نراه أن جهوداً هائلة فى الإنتاج الزراعى والصناعى تجمد عمداً فى أسلحة الدمار الشامل ! إن الله لم يقتل البشر بتقليل رزقه وإجاعة خلقه ، ولكن البشر يتظالمون وينتحررون بالأثرة والعدوان ..

والمسلمون يحملون وزراً مضاعفاً فى تلك الفوضى ، لأنهم يجهلون ما لديهم من حقائق أو يجحدونها ، وهوانهم الإنسانى أزرى برسالتهم ورهن الآخرين فيها! ولو هبطوا إلى نصف عددهم ما أغنى عنهم ذلك! وأثبتت هنا هذه الكلمة فى العدد ١٥٦٠ من صحيفة «الشرق الأوسط» فى عمود «أسود وأبيض» كتب الأستاذ فاروق لقمان كلمة عن اليابان وسر تطورها حضارياً وصناعياً ، وكيف أصبحت طليعة زاهية فى العالم الأول ، وكيف أن أمريكا وأوروبا معا تخشيانها ، وترهبان منافستها لهما! ..

وعزا الكاتب سر هذا الارتفاع إلى الأمم اليابانية ، فهى التى تغرس فى أولادها خصائص التفوق ، والإصرار على النجاح ، وفضائل الصدق والإخلاص وحب الوطن .. إلخ .

والواقع أنى أحسست بالأسى لأن الأمم الإسلامية لا تعنى شيئاً من هذا كله ، لقد كتب عليها باسم الإسلام المفترى عليه ألا ترى أحداً وألا يراها أحد ، ومنعت منعاً باتاً أن تدخل مسجداً أكثر من عشرة قرون! ومنعت منعاً باتاً أن تدخل مدرسة أو تتلقى علمًا فى معهد خاص أو عام ، كأن تجهيلها دين ، حتى قيل : لولا الخضارة ما فتحت جامعة أمم طالبة ، بل ما فتحت مدرسة ابتدائية !!

وأحزنتى أن يسأل الإسلام عن هذا الهاون!! .

ثم قرأت بعد ذلك تعليقاً للسيد الزبير محمد نور سليمان يؤيد فيه تعاون الجنسين فى اليابان على النهوض بمستويات الأمة كلها ، ويؤكد عظمة النصيب الذى تسهم به «الأمم»! مما يذكر بقول حافظ إبراهيم :

## الأم مدرسة إذا أعددتها      أعددت شعباً طيب الأعراق!

قال السيد الزبير : هذا الحديث ذكرنى بأشياء شاهدتها وعشتها فى اليابان . ساقبتنى الظروف إلى هناك على ظهر سفينة يونانية ، كنت ضمن بحارتها كانت السفينة محملة بفول صويا .. من ميناء نيو أورليانز بأمريكا إلى ميناء يوكوهاما والباقي فى ميناء آخر فى اليابان نفسها .. عملية التفريغ تتم دائمًا مثل هذا النوع من الحبوب ، بواسطة أنابيب كبيرة تتوضع داخل العناير وتشفط الحبوب بواسطة الضغط إلى صومعة الغلال مباشرة .. أسرع طريقة أشاهدها .. أى فى غضون خمسة أيام تفرغ سفينة حمولة قدرها ثمانون ألف طن .. هذا غير الذى شاهدته فى ميناء الإسكندرية ، حيث مكثنا ثلاثة أشهر بال تمام لتفريغ حمولة بنفس القدر من القمح بواسطة الجوالات .. نصفها يضيع على سطح السفينة وداخل الماء طعاماً للسمك ، والنصف الآخر تحملها ترلات إلى داخل البلد ، والقمح يصب من الجوالات المهترئة على الأرض .. فى شريط ليس له نهاية ..

إن هذه الظاهرة هى التى رأيتها فى الإسكندرية وللأسف الشديد نعود إلى اليابان ، بعد أن تم تفريغ الشحنة فى يوكوهاما بدأنا نستعد لمغادرة الميناء ، ولكن قبل المغادرة كان يجب تسوية أكوام فول الصويا داخل العناير ، كى لا تميل السفينة وتتعرض لخطر الغرق .. إذا كان لزاماً على المسؤولين فى الميناء القيام بهذه المهمة .. بعد ساعات قليلة رأيت مجموعة من النساء العجائز يهرعن إلى السفينة وهن يحملن معدات العمل من حبال ، ومجارف وجوالات ، أقلن نساء عجائز عمر أصغرهن يقارب الستين عاماً .. عمر جدتى بادئ ذى بدء لم أصدق ، قلت : ربما جئن لمساعدة العمال فى أشياء خفيفة .. ولكن رأيت النساء ينزلن العناير كالشياطين ويدأن العمل بهمة لا تعرف الكلل .. وأى عمل .. عمل شاق يصعب على الرجال الأشداء .. أنا كبحار ورجل عندما أنزل فى هذه العناير على السلالم الحديدية ، العارية من أى مكان ، أشعر بالدوار والرهبة ؛ لأن عمق العنبر نحو خمسة عشر متراً ، وطوله أكثر من خمسين متراً كله مبنى من الحديد .. رأيت النساء ينزلن ويصعدن هذه السلالم فى دقائق معدودات .. تعجبت من هذه الأمة .. قلت إذا كانت نساؤهم يعملن هكذا ، فكيف يعمل الرجال إنهم يحققن

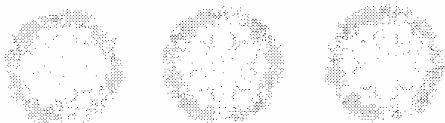
المعجزات التي لا تخطر على بال .. فلا عجب إذا رأيت اليابان في هذا العدو الشاهق من العلم ، والتطور ، والتكنولوجيا والصناعات التي أذهلت أوروبا وأمريكا .. إننى أسجل هذه القصة لأنها تشير إلى عمل ما تقوم به بعض النساء! وإن كنت أتردد - ولعل ذلك من آثار التربية ، وطبائع البيئة - فى اختيار هذا العمل لعجائزنا ..

بل إننى رفضت أن تقوم النساء بغسل شوارع «موسكو» ليلا ، وعافت نفسى إسناد هذه المهن لهن عندنا ! ..

إن كل الذى أريده تنفيذ تعليمات الرسول ﷺ فى أن النساء شقائق الرجال ، وتنفيذ الحقيقة القرآنية .. ﴿لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضٍ﴾<sup>(1)</sup>.

أما هذا السحق لشخصية المرأة ، وعدها للمهام الجسدية وحدها ، فذاك عوج أعتقد أن تقاليد الصحراء هى المسئولة عنه ، لا تعاليم الإسلام ، ومن الظلم أن يؤخذ الإسلام بتقاليد أمة من الأمم التى دخلت فيه .

على هذه الأمة أن تنقاد لتعاليم الإسلام ، لا أن تفرض تقاليدها على هدایات الله ..



(1) آل عمران: ۱۹۶ .

## ٨٠. ملأ حرم الإسلام الخمر؟ وما عقوبتها؟

بين يدي العدد ٣٨ الذي أصدرته منظمة الصحة العالمية سنة ١٩٨١ عن الكحول والعقاقير المخدرة ، وقد أجلت النظر في صحائفه فوجدتها ملأى بالنذر من ضراوة الخمر وفتكت المخدرات ، ووُجِدَت دراسات طبية وإحصاءات اجتماعية تشير التشاوُم بسبب كثرة السكارى والمدمنين! ..

تحت عنوان «ثمن الكأس» جاءت هذه العبارة : إن الخمر شراب يبعث على السرور والاسترخاء لدى الآلوف المؤلفة! ولكن المشكلات التي تنشأ عنها تعوق التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، بل تهدد بفيضانها العرم كل الخدمات الصحية المتاحة ..

ثم يقول الكاتب «جون مادبى» إنَّ الخمر تسببت في وفاة ما بين٪.٣٣٪.٥٠ من ضحايا حوادث الطرق في البلاد المتقدمة ، وتتزايـد نسبة الوفيات في العالم الثالث ، و«الكحول» مخدر يمكن أن يحطم الحياة العائلية ، ويكلف الكثـيرـين فقدان مكانـتهم الاجتماعية ، أو وظـائـفهم وموارـدهـم التي تؤمن حـيـاتهم! ..

كما يسبب الكحول ثلاثة من عشرة من حوادث العمل ، وهو أساس في ضعف الإنتاج ، كما أنه سبب رئيـسى في ارتكاب الجـرائم ، ذلك إلى جانب أن الكحـول يؤدى إلى تليف الكـبد ، وهو يشكل عبئاً ثقـيلاً على الخدمات الصحية في جميع أنحاء العالم ، وفي أستراليا مثلاً نراه العلة الأولى وراء نصف المرضى في مؤسسات الصحة النفسية!! ..

والخمر من وراء فقدان الملايين من ساعات العمل على امتداد السنة وقد قدرت الولايات المتحدة خسائرها في الإنتاج - بسبب الكحـول - بعشـرين مليـار دـولـار سنويـاً ..

وفي مقال آخر عن الخمر والنساء تقول الكاتبة : إن النساء المدمـنـات يعـانـينـ أكثرـ منـ الرـجـالـ منـ أمـراضـ الكـبدـ ، رغمـ المـقادـيرـ التيـ يتـناـولـنـهاـ ، كماـ أنـ

استجابتهن للعلاج أقل من استجابة الرجال ، وينتهي أجلهن فى سن أصغر من نظرائهم من الذكور! .

وفي مقال عن الخمر والشباب بدأ الكاتب حديثه بهذه العبارة: عندما يشرب الآباء الخمور ، فإن الأبناء هم الذين يدفعون الثمن .

والواقع أن الآباء والأبناء جمِيعاً يدفعون الثمن الفادح إن كانت العبارة الأولى هي التي رفعها الفرنسيون شعاراً لهم في أعقاب الحرب العالمية الثانية! ..

وَمَا يَلْفِتُ النَّاظِرَ أَنَّ الْمُسْتَعْمِرَاتِ بَعْدَ تَحْرِرِهَا يَزْدَادُ اسْتَهْلاَكُهَا لِلنَّخْمُورِ! وَإِنْ دُولًا كَثِيرَةٌ فِي الْعَالَمِ الْ ثَالِثِ تَقْبِلُ عَلَى السُّكَّرِ وَتَتَجَهُ إِلَى الإِدْمَانِ ، وَلَيْسَ هَذَا عَجِيبًا ، فَإِنَّ الْفَهْمَ الْأَعْوَجَ لِلْحُضَارَةِ وَالتَّقْلِيدَ الْأَعْمَى لِلْغَرَبِيِّينَ مِنْ وَرَاءِ هَذَا الْانْحِطَاطِ الْمُبِينِ ..

إن الإسلام حرم الخمر ، وعدّها من كبائر الإثم! ونظمها في سلك واحد مع الزنى والسرقة ، ففي الحديث : «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن» ..

وعن أنس بن مالك : لعن النبي ﷺ في الخمر عشرة ! عاصرها ، ومعتصرها ، وشاربها ، وساقيها ، وحاملها ، والحملة إليه ، وبانعها ، ومبتاعها ، وواهبها ، وأكل ثمنها !! ظاهر من هذا الاستقصاء أن الشارع يريد قطع دابرها ، ومحو آثارها ، وإغلاق كل الأبواب التي تؤدي إليها .

والخمر كل ما غطى العقل ، وأعجز الفكر أيا كان مصدره! يستوى فيه العنبر والموز والقصب ، ويستوى فيه الجامد والسائل .. فإن القصد واضح ، الله كرم الإنسان بالعقل ، فما أضاع العقل حرام ..

٩١، ٩٠ المائدة: (١)

ومن السخيف كذلك تصور الشارع يحرم الخمر السائلة ، ويتجاوز عن عقاقير  
جامدة قد تكون أشد من الخمر ضراوة وأعظم فتكا ، وإذا كان أئمة الفقه الأقدمون  
لم يذكروا الحشيش والأفيون فلأن بيئاتهم لم تعرفه ..

فلم ظهرت بعض المخدرات أيام ابن تيمية عدها لفوره من الخمور ، وفي أيامنا هذه ظهرت عقاقير أخرى كالكوكايين ، والمarijوانا وغيرهما تغتال العقول ، وتهلك المدمن وتستأصل إنسانيته فكيف ترك؟

وفي الحديث : « كل مسکر حمراء وكل مسکر حرام » وفي حديث آخر : « إن من العنب حمراً، وإن من التمر حمراً، وإن من العسل حمراً، وإن من البر حمراً، وإن من الشعير حمراً، وأنها حكم عن كل مسکر»!! ..

وظاهر من الحديث أنه يسوق نماذج ، ثم يذكر القاعدة العامة ، ونحن لأنهنتم  
بالأسماء ، ولا بالمصادر ، وإنما نهتم بالتشخيص العلمي للأشربة والعقاقير ، فما  
ثبت تغييبه للعقل ، أو ما أفقد المرء اتزانه الفكري فهو محرم بيقين!! ..

ولم تكن الخمر مألوفة في البيئات الإسلامية ، وأذكر أننى فى طفولتى سرت مع  
موكب كثيف من أهل قريتنا وراء رجل ثمل ، نستغرب تمايله ونستنكر سكره!  
وعرفت أنه سكر في حانة فتحها بعض اليونانيين فيه ظل الاحتلال الإنجليزي ..

ثم أخذت الخمر تشيع مع هيمنة الاستعمار على شئوننا ، ثم أمست معهودة في الأحفال «الدبلوماسية» وعلى موائد بعض المنحلين! ..

والواقع أن الخمر غامضة الحكم بين النصارى! وأغلبهم يستحل قليلها ، وينأى عن كثيرها! وإن كان القليل عادة يجر إلى الكثير ، وتلك طبيعة عامة في الأشربة المسكرة والعاقبة المخدرة ..

ومع اضطراب الأعصاب ، وما وفدت به المدنية من هموم ، رأينا من يؤثر الغيبة على مواجهة المكاره! ولا بأس أن يغمض بصره أو بصيرته حتى لا يرى ما يكره! ..  
أهو منطق العامة؟ أم هو لون من الانتحار؟ أم هو التماس السرور في الأوهام كما قال الأعرابي الأبله :

رب الخورنق والسدير!

رب الشّوّيحة والبعير!

وإذا سكرت فإنني

و اذا صحت فانـ

إن فترة الغيبوبة التي يحدثها السكر تعطل عمل العقل وترك الشهوات سائبة دون قيد ، وتتيح الانطلاق الحيواني دون خوف على كرامة أو تهيب لسلطة! ..

وقد حكى الأدباء أن بدوية وفدت على بغداد ، وحضرت عرساً يشرب فيه المنكر ، فلما انتشت قالت : أيسرب هذا نساؤكم؟ قالوا : بلى! قالت : زنين ورب الكعبة!! ..

الحق أن تحريم الخمور حفاظ على الدين والشرف والخلق والكرامة .. إلا أن الأوروبيين مشوا في طريقهم ، فلما رأوا المخدرات سريعة التدمير للأمة حظرواها بعنف ، ويوجد تعاون عالمي على مطاردة هذه المخدرات ، ومعاقبة تجارها ومتناوليها .. أما الخمر فقد ازداد الإحساس بضرارتها في الأيام الأخيرة وتوجد حكومات غير إسلامية تحرمها - كالهند مثلا - لضرورات قومية ..

وفي العالمين الرأسمالي والشيوعي تطلق الدعايات الصحية والاجتماعية للتنفيذ منها ، وإبراز مقابحها ، فهل ذلك يكفي؟ ..

إن الإسلام تأني في إعلان حكمه على الخمر ، وإن كان من أول يوم ينظر إليها شرّاً ، ولم يقرر مهاجمتها إلا بعد أن أقام دعائم من الإيمان ، وضوابط الأخلاق تعين على الخلاص منها ، فلما أصدر الحكم بعد هذا المهدأ أريقت دنان الخمر في الأزقة ، ورميت قربها في المزابل ..

أى إنه لابد من مقدمات نفسية وفكرية تسبق أو تساند الحظر ..

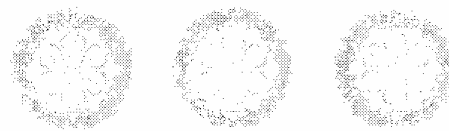
وجمهور الأطباء والمربين والساسة والقادات العسكريين يكافحون المسكرات في العهود الأخيرة ، وأظن أنه لا يمنع من عقاب شاربيها إلا الخوف من التشبيه بالإسلام! ..

والفقه الإسلامي يضع حدّاً لشارب الخمر قدره ثمانون جلدة ، وليس لهذا الحد سند من الكتاب الكريم أو السنة المطهرة ، وإنما اتفق عليه جمهور الصحابة ، وأوصى به الدولة فنفذته! ومن الفقهاء من يكتفى بأربعين جلدة ..

وفقهاؤنا مجتمعون على أن من سكر من أي شراب نفذ فيه الحد ، وإن أخذ أي جرعة من الخمر أسكرت أم لم تسكر حرام ، وفيها العقوبة المقررة ..

إن دولاً كثيرة عاقبت تجار الأفيون ومتناوليه بالقتل ، ولم يسلم لها كيانها إلا بهذا العقاب الصارم ، ومع أن قليلاً من الأفيون يحتاج إليه صحياً ، وفي مجلة الصحة العالمية التي أومأت إليها آنفاً : « .. إن المواد المشتقة من نبات الأفيون مثل «الكوديين» و «المورفين» مفردات مهمة في دستور العقاقير »!! .. فهل شفع ذلك في تخفيف العقوبة على مروجيه ومدمنيه؟؟ ..

فلماذا تهانون في مجال المسكرات ، ثم نشتط في مجال المخدرات؟ قد تكون نسبة الكحول في البيرة وما يشبهها٪٣ أو أزيد قليلاً ، بيد أن المحظوظ في هذه الأشربة أن قليلها يجر كثيرها ، أى إن الذي يشرب زجاجة من البيرة يتجرع من سموم الكحول مثل أو أكثر من الذي تناول كأس خمر !! ..



## ٨١. التدخين عادة شائعة، فهل للدين رأي فيها؟

لم يكن التبغ موجوداً على عهد النبوة حتى يصدر فيه حكم ، وليست له خصائص الإسكار التي لأنواع الخمور حتى يمكن إلحاقه بها ، ومن ثم فإن الحكم له أو عليه يرتبط بالأثار التي يتركها في جسم الإنسان ..

ولم أقل أحد كلمة في أن للتدخين فائدة ، بل إن جمهرة العقلاء من باحثين وأطباء أطلقوا القول في أضرار التدخين ، ويقاد إجماعهم ينعقد على أنه سبب خطير! ..

وقد طالعت عدداً من المجلة التي تصدرها منظمة الصحة العالمية عنوانه الواضح على الغلاف «التدخين نعمة والصحة نعمة والاختيار لك»! ..

وفي المقال الأول من هذا العدد وردت هذه العبارات : «لقد اتضحت العلاقة بين تدخين السجائر وطائفة من الأمراض المزعجة! كما اتضح أن نسبة الوفيات بين المدخنين أزيد كثيراً من نسبتها بين رافضي التدخين! ولعل أكثر الأمراض ارتباطاً بتدخين السجائر سرطان الرئة ، والتهاب الشعب ، وانتفاخ الرئة ، وأمراض القلب الإسكتيمية ، وأمراض الأوعية الدموية! وترجع ٨٠٪ من الوفيات المتزايدة إلى هذه العلل! وهناك أمراض أخرى أكثر شيوعاً بين المدخنين ، هي سرطان الشفة واللسان والفم والحنجرة والبلعوم والمرىء والمثانة! ويترافق حدوث قرحة الإثنى عشر بين المدخنين أضعاف حدوثها بين غيرهم ... إلخ .

وقد تأملت في هذا الكلام طويلاً ، ولم أستطع رده ، ولكنني تسائلت : لماذا تبدو هذه النتائج ببطء حتى أن البعض يرتاب فيها؟ وعلمت أن الخالق أبدع تكوين الجسم البشري ، وأودع فيه مقاومة شديدة للبلاء الهاجم! كأن الجسم ثوب متين النسيج يمكن أن تحمل فيه الحديد والحجر دون أن يخترق! بيد أن كثرة الاستعمال ، ستوهن قدرته يوماً فلا يتまさك أمام شيء يوضع فيه! ..

وربما ظن البعض أنه محصن ضد السرطانات وضروب الأذى المفرونة بالتدخين - وليس لهذا الظن أساس علمي - لكن يبقى ما لا شك فيه ، وهو أن التدخين

مضعف عام للصحة ، وأن جهد المدخن أقل من جهد غيره ، وأن الرائحة الرديئة النابعة من التبغ المحترق تلوث الفم والأصابع والملابس والجو المحيط بالمدخنين ، بل إن رائحة التدخين قريبة من النتن ، ومن حق الشخص السوى أن ينفر منها ..

وجمهور كبير من المدخنين ليس واسع الشراء حتى يحرق أمواله بلا مبالاة ، لقد ظهر أن الألوف المؤلفة من صرعي هذه العادة يحتاجون وتحتاج أسرهم إلى هذه النفقات الضائعة لتوفير الألبان والفاكه والأطعمة التي لا غنى عنها .

وقد رأت الحكومات على المستوى الدولى أن تدق أحراش الخطر ضد التدخين ، ولكنها اكتفت لأسباب - نضرب عن ذكرها - بإلصاق لافتة على كل علبة سجائر تشير إلى ضرر التدخين!

والعدد الذى بين يدى من مجلة الصحة العالمية يقول : « .. بالرغم من تحول صناعة السجائر فى البلدان الغنية إلى إنتاج سجائر تنخفض فيها نسبة القطران! وسجائر مزودة بالمرشحات «الفلتر» فإن السجائر المصدرة إلى العالم الثالث عموماً تحوى نسبة من القطران تزيد ثلاثة أو أربعة أمثال على ما يشابهها فى البلدان المتقدمة »! ..

إن حياة السكان فى العالم الثالث تافهة ، ولا معنى للمحافظة على صحتهم! ..  
والحقيقة أن التدخين بدأ يقل فى أغلب الأقطار الوعية ، وأن طوائف كثيرة من المثقفين هجرته ، وقد قرأت فى مجلة الصحة العالمية المذكورة أنه تبين من دراسة أجريت على ٦٠٠,٠٠٠ طبيب بريطانى أن نصفهم كف عن التدخين بين عامى ١٩٥١ و ١٩٦٥ ، ونتيجة لذلك انخفض معدل الوفيات بين الأطباء ..

إن شركات التدخين العملاقة تجد ضحاياها فى العالم الثالث ، وقد ارتفعت نسبة التدخين بل نسبة السكر بين الألوف المؤلفة فى هذه الأقطاع التعيسة ، وافتنت المعلنون فى اجتذاب الفرائس الغبية ، فهذه امرأة أفهموها أن التدخين يزيد جاذبيتها! وهذا عيّل أفهموه أن التدخين رجولة ! وهذا عامل أفهموه أن التدخين يجعله فارسا لا ينقصه من مظاهر الفروسية إلا أن يتخطى صهوة حصان ، أو حمار!! وهذا أمر مستغرق فى فكر عميق يحلم مع سحب الدخان المنعقدة من سيجارة ، بم يحلم؟! أو فيم يفكر؟ فى هراء وخديعة كبرى! ..

إن التواطؤ على استغلال العالم الثالث بلغ حد الفجور في الاستخفاف والاستغلال ، فقد كتب محرر جريدة «الراية» تحت عنوان «عقاقير الموت» هذا الخبر : أجرى فريق من علماء جامعة «كاليفورنيا» دراسة خلال السنوات العشر الماضية في أكثر من عشرين بلداً من بلدان العالم النامي ، تم خلالها تحليل نحو ٥٠٠ دواء وعقار من المعروضات الصيدلية التي تنتجهما ١٥٥ شركة عالمية وتصدرها إلى أقطارنا! ثم أصدرت الجامعة نتيجة هذه الدراسة في كتاب نشرته بعنوان «وصفات الموت في العقاقير الموردة لبلاد العالم الثالث» ..

وتؤكد النتائج أن بعضًا من كبريات الشركات العالمية ذات المكانة المرموقة في إنتاج الأدوية والعقاقير الطبية ، تسوق منتجاتها في أقطار العالم الثالث بوسائل من الإعلانات المكذوبة والدعایات القائمة على الغش والرشوة والخداع ، وتتغاضى هذه الشركات عن ذكر الأعراض الجانبية للأدوية التي تبيعها . والمضاعفات الخطيرة التي تنشأ عن منتجاتها ، وكثيراً ما تكون لها عواقب وخيمة ومتينة ..

وأشارت الدراسات إلى أن أربع شركات وحسب من الشركات الـ ١٥٥ هي التي تلتزم بأمانة العمل وأخلاقياته ، وذكرت أن الأدوية المعروضة تتتنوع بين علاجات للصداع والحمى ومهدئات وبين مضادات حيوية ، أو حبوب منع الحمل ..

قال المحرر : وبما أننا من أبناء العالم الثالث فإن أسواقنا سوف تبقى مجالاً لهذه الأنشطة المسمومة ، وسوف تبقى مستهلكة لمقادير ضخمة من أدوية الطالع فيها أضعاف الصالح ..

الحقيقة أن الأمم الغربية لا تعدنا بشرًا مثلهم ، وأنهم ينظرون إلينا باستهانة أو بازدراء! .. إن كلمات الشرف والاستعفاف والأمانة ملغاة في معاملتنا ونحن المسؤولون عن هذا السلوك المخمور ..

**ومن دعا الناس إلى ذمة ذموه بالحق وبالباطل!**

إن قدراً كبيراً من الأموال العربية يذهب في مطالب السرف ومظاهر الترف التي تسيطر على الخاصة وال العامة! ..

والغربيون يعلمون أن تقاليد الرياء الاجتماعي هي التي تحكمنا ، وعن هذا الطريق يستنزفون ثرواتنا ..

الصلعوك يخرج من بيته واضعاً السيجارة في فمه ، وبيته محتاج إلى بعض الضرورات ، وحسبه ذاك من مخايل الرجلة! والغنى يبعتر بيديه في ميادين اللهو الحلال والحرام ، وهو يعلم أن أعداداً لا تحصى من المسلمين قتلهم الجفاف أو استحوذ عليهم التبشير فكفروا بعد إيمان! ..

وقد كنت أحياناً نظر إلى العمال وإلى الفلاحين العائدين من الجزيرة والخليج ، فأعجب لما يحملون من هدايا! لقد أهدروا عرقهم المبذول في أجهزة التليفزيون والفيديو ، وعادوا ليسهروا عليها مع الأصحاب ، مضيعين بسهرهم العشاء والفجر! ومبتدئين بعدها نهاراً لا بركة فيه ولا إنتاج ..

لأدع هذا الاستطراد - وما منه بد - ولأسأل : هل التدخين مباح؟ إنني لا أقدر على الحكم بإياحته بعد ما قرأت عن أضراره المؤكدة ..

هل هو حرام؟ قد يكون حراماً على بعض الناس! وقد يكون مكروهاً عند البعض الآخر! ..

والغريب أنني قرأت لامرأة مدخنة : أن رائحة التدخين أخف من رائحة الفم الطبيعي! فأيقنت أنها هي أو بعلها مرضى! وأنهما يجب أن يذهبا إلى طبيب يشفيهما بدل أن يحكمما بإباحة التدخين ، فقد قرر أطباء محترمون أن التدخين شديد الأضرار للنساء ، وأنه قد يؤثر في صحة الجنين! ..

إن الرائحة الجميلة من شعائر الإسلام ، سواء كانت في الجسم أو في الملابس ، والرجل الكريه ينبغي ألا يخالط الناس ، فإن صلاة الجماعة تسقط عنه ، ولا أستطيع القول بأن رائحة الدخان حسنة !! ..



## ٨٢. ما حكمه الزكاة؟ وما نصايتها؟

البخل عادة قديمة في الطبيعة البشرية ، ترجع إلى حب المرء لنفسه وحرصه على مصلحته ، وارتباطه في المستقبل ارتباطاً يغريه بالادخار ، والجمع بعد الجمع! .  
والذين لا يبغض للمرء نفسه ولا يزهد في مصالحها ، ولكنه يرفض أن يتتحول ذلك إلى تجاهل الآخرين ، فقدان للشعور بوجودهم وحقوقهم! ولعل ذلك هو الفارق بين الإنسان والحيوان! ..

فالحيوان ما يتحرك إلا وفق قوانين اللذة والألم ، إنه يستقتل من أجل قوته أو قوت صغاره الذين هم امتداد له ، والعالم في عينه لا يتجاوز هذا النطاق ..  
والإنسان القريب من الحيوان يصبح ويسمى محصوراً في مأربه ومطالبه ، لا يفكر أبعد من ذلك فليحى هو ولتمن الدنيا كلها بعده! .

وقد جاء الإسلام فخلع الفرد من هذه الأثرة ، وجعله جزءاً من كيان مشترك أو جسد واحد ، وأفهمه أن الإيمان يقتضي محبة الآخرين والرحمة بهم ، واحترام مصالحهم ، وقد يقتضي الإيثار والعطاء المبرأ من المن .

قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾<sup>(١)</sup> وقال :  
﴿ وَسَيُجْنِبُهَا الْأَتْقَى ﴾<sup>(٧)</sup> الَّذِي يُؤْتَى مَالَهُ يَتَرَكَّزُ<sup>(٨)</sup> وَمَا لَأَحَدٍ عِنْهُ مِنْ نِعْمَةٍ  
تُجزَى<sup>(٩)</sup> إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى<sup>(١٠)</sup> .

وعند التأمل نجد أن حب المرء لنفسه ونسيانه لغيره يكمن وراء تشبّعه مع جوع الآخرين ، وتطلعه إلى مزيد مع فقدان غيره للضرورات الماسة! ولم أعرف شيئاً يورث الصغار كهذا التفاوت ، إنه يحول الجماعة البشرية إلى قطيع متواحش! ..

ومحنـة الدين في المجتمعات التي تحولت إلى الماركسية أتـت من ذلك التفاوت الظالم ، والثوار ما كانوا حاقدـين على الوجود الإلهـي قدر ما كانوا ضائـقـين ببـطـنة الكـهـان ومسـغـبة الـبـائـسـين ..

. (٢) الليل : ١٧ - ٢٠ .

. (١) التغابن : ١٦ .

وقد رأينا القرآن الكريم يعد أولئك الكهنة البطان هم السبب في كفر الناس! ويعتبر مسلكهم صدرا عن سبيل الله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانَ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْتُرُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُوهُمْ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

والكلام في الزكاة فرع تنمية الطياع من الشح ، وغرس الأخوة المترادمة التكاملة ..

و قبل أن أعطى أحدا من مالي أنا باسم الزكاة يجب أن أضمن للكادح ثمن عرقه ، وجاء سعيه! ..

لقد رأيت قaudin يشركون الآخرين في ربحهم تحت عناوين ما أنزل الله بها من سلطان! رأيت الأعراب يكفل عشرة من الناس ليستولى على نصف رواتبهم جميرا! والإسلام بريء من هذا الجشع والغضب! .

إن دور الزكاة يجيء بعد إرساء قواعد الحلال والحرام ، فإذا حدثت ثغرات في المجتمع بعد تسييره وفق سنن عادلة فإن الزكاة تسخ الآلام ، وتنشر الرحمة والوثام ، إن الزكاة طهارة نفسية واجتماعية قبل أن تكون مساعدات مادية ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكُنٌ لَّهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ﴾<sup>(٢)</sup> .

لم أعرف نظاماً دينياً في الأولين والآخرين اهتم بالزكاة والصدقة مثلما اهتم الإسلام ، وفي كتاب الله وسنة رسوله آيات وحكم تحس معها كيف يريد الإسلام تعليم الخير وإشاعة النعمة ومطاردة اليساء والضراء ، وجعل باسم الرضا يصطحب بها كل فم! ..

من قديم الناس يكرهون استخراج المال من خزائنهم ، ويودون لو بقى لهم وحدهم ، بيد أن الإسلام يقاوم هذه الرغبة ، ويكسر حدتها ، وإذا احتاج الأمر إلى مقاتللة أصحابها أعلن عليهم الحرب حتى يفيتوا إلى أمر الله ، وهكذا فعل الخليفة الأول ، فهل يتكرر ما فعل؟ ..

عن الأحنف بن قيس قال : «كنت في نفر من قريش فمرأبوز رضي الله عنه وهو يقول: بشر الكافرين برضف يحمى عليهم في نار جهنم، فيوضع على حلمة ثدي أحدهم

(٢) التوبة: ١٠٣ .

(١) التوبه: ٣٤ .



حتى يخرج من نفط كتفه، أعلاه. ويوضع على نفط كتفه حتى يخرج من حلمة ثديه، يتزلزل، فوضع القوم رءوسهم فمارأيت أحداً منهم رجع إليه شيئاً! فأدبر، فاتبعته حتى جلس إلى سارية، فقلت: مارأيت هؤلاء إلا كرهوا ما قلت لهم؟ فقال: إن هؤلاء لا يعقلون شيئاً! إن خليلي أبو القاسم دعاني فأجبته، فقال: أترى أحداً؟ فقلت: أراه! فقال: ما يسرني أن لي مثله ذهباً أنفقه كله إلا ثلاثة دنانير! ثم هؤلاء يجمعون الدنيا لا يعقلون شيئاً» . .

وقد جاءت عن أبي ذر رواية أخرى تفسر ما نقلناه هنا قال : انتهيت إلى رسول الله ﷺ وهو جالس في ظل الكعبة فلما رأني قال: هم الآخرون ورب الكعبة! قلت: يا رسول الله فداك أبي وأمى، من هم؟ قال: هم الأكثرون أموالاً! إلا من قال هكذا وهكذا ثلاث مرات من بين يديه، ومن خلفه، وعن يمينه، وعن شماله! وقليل ما هم! ما من صاحب! بل ولا بقروا ولا غنم لا يؤدى زكاتها إلا جاءت يوم القيمة أعظم ما كانت وأسمنه «تنطحه بقرورها، وتتطوه بأظلافها، كلما نفت آخرها عادت إليه ولا هاحتى يقضى بين الناس» . .

وهذا الحديث يفيد إخراج الحقوق المعلومة ، والتيقظ إلى كل خلل يقع في المجتمع والمسارعة إلى سده ، وهو ما قاله الله سبحانه : ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرٌ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحزُنُونَ﴾ (١) .

وهذا الإنفاق المطلوب لا يعني أبداً أن يظل المرء ينفق حتى يفلس ، ويصبح مساوياً لمن كان يعطيهم! فهذا فهم سخيف ، وإنما القصد قهر البخل وإحسان المواساة! عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال : جاء رجل بمثل بيضة من ذهب، فقال: يا رسول الله، أصبت هذه من معدن فخذها فهي صدقة، مما ملك غيرها، فأعرض عنه رسول الله ﷺ، ثم أتاه من قبل ركنه الأيمن فقال مثل ذلك، فأعرض عنه، فأتاه من قبل ركنه الأيسر فقال مثل ذلك، فأعرض عنه، ثم أتاه من خلفه فقال مثل ذلك فأخذها ﷺ فخذفه بها فلو أصابته لأوجعته، وقال: يأتي أحدكم بما يملك فيقول: هذه صدقة! ثم يقعد يتكتف الناس! خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى! . .

إنما شرحنا هذه القضية لأن البعض نسب إلى أبي ذر أنه يحرم الكنز ، ويأمر بالنفقة حتى لا يبقى شيء! . .

هناك حق معلوم قدر في السنة الشريفة بربع العشر في الأموال المدخرة وعروض التجارة ، وبنصف العشر في المحاصيل التي يتكلف فيها أصحابها ، وبالعشر في

(١) البقرة : ٢٧٤ .

المصروفات السهلة . واختار فى الأراضى الزراعية المستأجرة أن تكون الزكاة بين المالك والمستأجر ، كما اختار القول بأن الزكاة فى جميع ما تخرجه الأرض من حبوب وفواكه وثمار ..

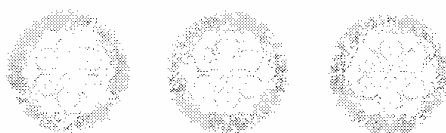
وقد جدت فى ميادين المال أشياء تقتضى النظر فى أحکام الزكاة الموارثة ، فإن القواعد التى درسناها تجعل الوزير مثلا لا يخرج زكاة عن مرتبه الذى ينفقه فى بيته ، مادامت النفقه تستغرقه ! على حين توجب الزكاة على فلاح يزرع فدان شعير ، وطالبه بحق الفقير يوم الحصاد ! كما أن أغلب الفقهاء القدامى لا يأخذون زكاة من فدان فاكهة يدر ألف جنيه ، ويأخذونها من فدان يدر ربع هذه القيمة ..

وقد لفت النظر من أربعين سنة فى أول كتاب ألقته إلى هذا التفاوت المثير ، وتحديث عما أسميته زكاة المال وزكاة الدخل ! وقد كان ذلك إشارة محدودة إلى ما يجب عمله ، لاسيما أن الزكاة ليست عبادة محضنة يستحيل فيها التغيير ، بل هى عبادة مربوطة بحكمة ، وتترتب عليها مصالح متعددة ..

ثم جاء الشيخ يوسف القرضاوى فوضع كتابه فقه الزكاة الذى قلت : إنه أهم كتاب ألف فى هذا الركن الإسلامى منذ بدأ تاريخنا الثقافى ..

والواقع أنه يجب أن تقوم على عجل لجنة من الفقهاء والاقتصاديين تترجم المصطلحات القديمة إلى مفاهيمها الحديثة ، تبين كم تساوى عشرون مثقالا من ذهب ، ومئتا درهم من الفضة وخمسة أوسق من الحبوب ، وماذا يتركه التضخم من آثار فى قيم الأنصبة ? ..

إن الزكاة عمل رائع فى ديننا العظيم ، وقد حصنت المجتمع الإسلامى من زلال دكت غيره ، ولكن الأمر يحتاج إلى مزيد من الدرس والتطبيق الواقعى ، وضبط الحقوق المعلومة ، وإيصالها إلى أصحابها بأشرف أسلوب .



## ٨٣. ما العلاقة بين الإسراء وبني إسرائيل؟

ليس من قبيل المصادفات العارضة أن تروى آية فذة قصة الإسراء ، ثم ينتقل السياق بعثة إلى تاريخ بنى إسرائيل . وليس من قبيل المصادفات العارضة أن تسمى سورة الإسراء في بعض المصاحف سورة «بنى إسرائيل» ..

بل أقول : إنه ليس من المصادفات العارضة أن يدخل صلاح الدين «بيت المقدس» ويستردء من الصليبيين في السابع والعشرين من رجب سنة ٥٨٣ هـ بعد أن لبث في أيديهم قرابة قرن : لأن الأقدار جعلت عودة المسجد الأقصى إلى المسلمين في ذكرى احتفالهم بالإسراء إشارة إلى أن المسجد الذي ورثه الإسلام يجب أن يبقى له ، وأن العلاقة بين أولى القبلتين وأخراها لاتنفص ، وأنه لا صليبية قدماً ولا صهيونية حدثاً ستغيران سنن الله في مصاير الأم ، وإن نجحت كلتاهمما إلى حين في إلحاق هزيمة بال المسلمين! ...

ونعود إلى ما بدأنا به كلامنا ..

قال الله تعالى :

﴿سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بَعْدَهُ لَيْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكَنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهِ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾<sup>(١)</sup>.

وعقب هذه الآية مباشرة نقرأ قوله تعالى :

﴿وَأَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لِّبَنِي إِسْرَائِيلَ أَلَا تَتَّخِذُوا مِنِ دُونِي وَكِيلًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ما العلاقة بين الإسراء ، وإنزال التوراة وتاريخ اليهود ، ثم حكاية مفاسدهم والتعليق عليها ، وتبصير المسلمين بعواقبها؟؟

إن الإسراء كان من مكة إلى القدس . ولليهود في هذه البقاع تاريخ! ..

صحيح أنه لم يكن لهم وجود في فلسطين يوم وقع الإسراء ، بل كان وجودهم في فلسطين محظوراً ، لكن وجودهم السابق لا ريب فيه ..

(١) الإسراء : ١ . (٢) الإسراء : ٢ .

وانتهاء هذا الوجود ثم حضره يحتاج إلى تفسير ، وهو ما أشارت إليه الآية وما بعدها في صدر سورة الإسراء ، وهو ما أريد الآن متابعته من الناحية التاريخية ..

كان الكنعانيون يسكنون فلسطين قديماً وهم سلالات عربية كإخوانهم العدنانيين والقططانيين ، ويظهر أنهم تجروا ، وأثاروا الرعب حيث يعيشون ، وأراد الله تأديبهم على مفاسدهم ، فسلط عليهم بنى إسرائيل . وقد وجّل الإسرائيرون أيام موسى من التعرض للKennanians ، وغلبهم الجن ، ورفضوا الزحف إلى فلسطين قائلين لموسى : ﴿إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَارِينَ وَإِنَّا لَنَنْدَخِلُهَا حَتَّىٰ يَخْرُجُوا مِنْهَا﴾<sup>(١)</sup> .. فلما ألح عليهم قالوا مرة أخرى : ﴿لَنَنْدَخِلُهَا أَبَدًا مَا دَامُوا فِيهَا﴾<sup>(٢)</sup> ! ..

وعوقب الإسرائيرون على جنبهم باليهود في سيناء أربعين سنة مات خلالها موسى ، ثم خلفه يوشع الذي قاد بنى إسرائيل إلى فلسطين منتصراً على الكنعانيين ، وبانياً حكماً دينياً باسم التوراة بعد هزيمة العرب ! ..

بيد أن اليهود لم يلبثوا طويلاً حتى نجمت بينهم علل خلقية واجتماعية بالغة السوء ، زادوا بها شرًا على من كان قبلهم! وقد حكوا عن أنفسهم ، وحكى القرآن عنهم ما يستحق التأمل ، فقد اقترفوا رذائل جعلت القدر يحكم بطردهم من فلسطين شر طردة ، وبدأ أن السلطة في يدهم تعين على الافتراء والاعتداء إلى حد بعيد ، فليسوا لها بأهل ! .. ينبغي تحريدهم منها ! ..

وكانت فلسطين - حتى بعد قيوم اليهود - مليئة بأجناس أخرى ، وكان المسلك المستحب لبني إسرائيل تحقيـر هذه الأجناس والنيل منها بأسلوب غريب! فقد زعموا أن «البنعـمـيين» من أصل لا يمكن أبداً أن يرتفع ، كيف ، قالوا : إنـهـمـ سـلـالـةـ «لوـطـ» لما سـكـرـ وزـنـيـ باـنـتـهـاـ ! .. وـكـتـبـواـ ذـلـكـ فـىـ سـفـرـ التـكـوـينـ!! .. والقصة يقيناً مكذوبة ، فأنبـيـاءـ اللهـ لاـ يـسـكـرـونـ ولاـ يـزـنـونـ!!

ثم جاءوا إلى الكنعانيـنـ العربـ وـوـصـفـوـهـمـ بـأـنـهـمـ كـلـابـ! وقد امتدـ هـذـاـ الوـصـفـ حتى ذـكـرـ فـىـ الـعـهـدـ الـجـدـيدـ ، فقد لـقـيـتـ اـمـرـأـ كـنـعـانـيـةـ عـيـسـىـ وـهـوـ يـدـعـوـ فـىـ بـيـتـ المـقـدـسـ ، وـصـاحـتـ بـهـ : يا سـيـدـ يا ابنـ دـاـوـدـ ، بـنـتـىـ مـرـيـضـةـ جـدـاـ .. وـطـلـبـتـ مـنـهـ شـفـاءـهـاـ! ..

(١) المائدة : ٢٢ .

(٢) المائدة : ٢٤ .

فقال لها : اذهبى يا امرأة فإن طعام البنين لا يرمى للكلاب . يعني بالبنين : بني إسرائيل ، وبالكلاب : الكنعانيين ..

فقالت المخزونة : والكلاب أيضاً تأكل أقدام السادة ! فشفى لها ابنتها بعد هذه الضراعة الذليلة ! ..

ونحن نجزم بأن الإنسان الرقيق الرحيم عيسى بن مريم يستحيل أن يسلك هذا المسلك ، أو يرسل هذه الشتائم ! لكنهم اليهود الذين تخصصوا في تجريح الأنبياء وإهانة الشعوب ! ومن ثم نفهم قول القرآن فيهم :

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبَطْتُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ﴾<sup>(١)</sup> ..

أي كفى في معاقبة بني إسرائيل أن يطردوا من فلسطين ? ..

لا .. إن الله عزلهم نهائياً عن القيادة الدينية التي كانت لهم ، وحرمهم من الوحي وشرف إبلاغه ، واصطفى الأمة العربية لتقوم بهذه الأمانة ، وكانت ليلة الإسراء والمعراج التصديق الحاسم لهذا التحول . فقد انتقلت الرسالة من بني إسرائيل إلى بني إسماعيل ، وأصبحت الأمة العربية لا العبرية هي الوراثة لهدايات السماء ! ..

ونهض الإسلام بالعرب نهضة رائعة ، وجعل منهم حملة حضارة زاهية ، وفوجئ العالم بالأمة التي لم تعرف إلا رعى الغنم ونقل السلع ، تتلو من كتابها أصح العقائد وأحكم الشرائع وأشرف التقاليد ..

كان دريد بن الصمة يصف نفسه وقومه وعلاقة العرب بعضهم ببعض فيقول :

يفار علينا واترين فيشتتني

بنا إن أصبنا وأنغير على وتر

قسمنا بذاك الدهر شطرين بيننا

فماينقض إلا ونحن على شطر

وها هم العرب بالإسلام يعلمون الناس السماحة والأخوة والتعاون على البر والتقوى حتى قال «غستاف لوبيون» : إن العالم لم يعرف فاتحاً أرحم من العرب ! ..

وكان دخول المسلمين بيت القدس أيام عمر بن الخطاب آية من آيات التواضع لله والبر بالناس ..

(١) آل عمران : ٢٢ .

ثم كان دخولهم بيت المقدس أيام صلاح الدين آية من آيات السماحة  
والعفو والرحمة ..

أما الأمة العربية فقد خطت لنفسها طريقاً آخر ، لقد هبت على اليهود عاصفة  
غضب بعثتهم في أرجاء الأرض ، فتوزعاتهم المدائن والقرى في المشارق والمغارب .  
بيد أنهم حيث ذهبوا كان لهم فكر واحد ومنهج ملحوظ ، يزعمون أنهم شعب الله  
المختار ، ومع هذا الزعم فإنهم نسبوا إلى الله ما لا يليق بجلاله ، ونسبوا إلى رسنه  
ما لا يليق بشرفهم ، واستباحوا لأنفسهم الربا وأكل مال الناس بالباطل ..  
وتتوقعوا في حاراتهم يحلمون بالعودة إلى الأرض التي طردوا منها بسوء خلقهم  
مع الله والناس ..

والغريب أنهم جعلوا آمالهم هذه وحياناً يتلى ، وأودعواها صحائف كتبهم وكأن الله  
هو الذي أنزلها عليهم !! .. وقد تضائق النصارى من مزاعمهم وأعمالهم لاسيما  
أنهم هم الذين سعوا في قتل عيسى ! ..

وإذا كنا على عكس النصارى نعتقد أن عيسى نجا من مؤامرتهم فالقوم على آية حال قتلة  
بضمائرهم . ومن ثم شرع النصارى حكاماً وشعوباً في اضطهادهم وإرخاص دمائهم ..  
وعرضت لهم مأس في أنحاء أوروبا كادت تنتهي بإيادتهم حتى قال نفر من  
المؤرخين : لو لا ظهور الإسلام لفني اليهود! إنهم وجدوا في أرضه الفسحة  
وسماحته المتداة ما أبقى حياتهم !! .

ومن المؤرخين من يرى اليهود مسئولين عما نزل بهم من آلام ، فأثرتهم الشديدة ،  
وشرهم في حب المال ، وقلة اكتراثهم بقضايا الشعوب التي عاشوا بين ظهرانها  
كل ذلك جعل القلوب تنطوي على بغضهم . وقد كان «هتلر» الحلقة الأخيرة في  
سلسلة طويلة من الحكام الذين أذلواهم في طول أوروبا وعرضوها ..  
ومرت السنون ثقيلة طويلة ، وظهرت الخلائق المستورة ، أو نبتت ونضجت  
البذور الكامنة! ..

كان المسلمون يغطون في نوم عميق ، وكانت الدنيا من حولهم تتحرك بحقد  
مشبوب وطالب بثارات قديمة .

كان يحلو لل المسلمين أن يتحدثوا عن الرحلة الجوية بين المسجد الحرام والمسجد  
الأقصى وسدة المنتهى! ولا بأس أن يقولوا شرعاً ونشرأ!! .. أما الدرس الوااعي للألم

التي توارثت فلسطين ، وأسرار ازدهارها واندثارها فقلما يفكرون في ذلك . وربما لا يخطر لهم ببال أن هذه الأمم تفكر في العودة ، وتحسن استغلال الفرص ..

فلما جاء العصر الحديث انكشف الغطاء عن مفارقات مذهلة . انكشف عن تعصب يهودي شديد النبض ، وعن تأييد حار له من رجال الكنيسة وأغلب الساسة .. أما العرب فقد قيل لهم : احلموا بإنسانية عامة متجردة عن الهوى ، نؤازركم في المحافل الدولية ، ونعدل بينكم وبين خصومكم !! ..

واستكان النوم للأحلام فما صحوا إلا على المذايحة تحصدتهم رجالاً ونساء ، والتسميم يجتاح الطلاب والطالبات ، والغيمون تسد الآفاق كلها أمام مستقبل معقول .. ما الذي حدث؟ ..

ندع الجواب لغيرنا ! ..

ندعه لخصومنا ونتدبر ما يقولون ..

كتب «حايم وايزمان» في مذكراته يقول لقومه : تحسبون أن لورد «بلفور» كان يحابينا عندما منحنا الوعود بإنشاء وطن قومي لنا في فلسطين؟ .. كلا ، إن الرجل كان يستجيب لعاطفة دينية يتجاوب بها مع تعاليم العهد القديم !!! ..

... وندع «وايزمان» و «بلفور» ، ونتدبر تصريحات مстер «كارتر» ومن بعده! ..

إنهم جميراً يتحدثون مع «بيجن» عن أرض الميعاد ، وعن نبوءات التوراة والحدود التي رسمتها ! ..

إن المشاعر الدينية الغائرة في العقل الباطن والظاهر هي التي جعلت جنرال «جيرو» يقول في دمشق أمام قبر صلاح الدين : ها نحن قد عدنا يا صلاح الدين! ..

وهي نفسها التي جعلت مارشال «النبي» يدخل القدس في الحرب العالمية الأولى ويقول : الآن انتهت الحروب الصليبية .

يظهر أن العالم كله شديد الإحساس بعقائده وأماله الدينية إلا قومنا وحدهم ، فإنهم يتذاكرون بينهم أن الدين رجعية!! ..

إن قضية بيت المقدس وفلسطين منذ فجر التاريخ إلى قيام الساعة قضية دينية عند أصحاب الرسالات السماوية جميعاً ، فكيف يتجرأ البعض على جعلها قضية قومية أو اقتصادية؟ ..

ال المسلمين يرون المسجد الأقصى يذكر في سياق واحد مع المسجد الحرام والمسجد النبوى ، ويرون الدفاع عنه جزءاً من الإيمان ، ويعترضون باسم الله ورسوله جهود اليهود لهدمه وإقامة الهيكل فوقه! ويعدون هذه الجهود جريمة ضد الإسلام والألف مليون مسلم الذين يعتنقونه! فكيف يتغافل هذا؟ ..

والنصارى يرون بيت المقدس قبلتهم ، وبه قبر المسيح ، وقد جعلوا مفاتيح كنيسة القيامة بأيدي المسلمين لأنهم أمناء عليها ، وحماة لها ، ولرفع التنازع الطائفى بينهم على حيازتها! .

واليهود يرون أن هذه الأرض منحها الله إبراهيم الخليل وذراته من بعده وزعموا أنهم هم الذرية المعنية(!) وأن طردهم منها لعصيانهم وقتلهم الأنبياء لاينع من العودة إليها وطرد العرب منها ! ..

فإذا كان الدين وراء كل دعوى ، فكيف جاء من أسموا أنفسهم العروبيين ، وجردوا العرب من ولائهم الإسلامي ، وأغروهم بجعل القضية صراعاً جنسياً أو نزاعاً «إمبريالياً» وغير ذلك من الأوصاف المكذوبة؟ ..

وعندما يفقد صاحب البيت عاطفته الدينية ويهاجم اللص بهذه العاطفة المحتاجة فماذا تكون النتيجة؟ ..

إن اليهود اغتصبوا نصف مسجد الخليل ، ويتأمرون على اغتصاب بقائه ، والأخبار تترى - وأنا أكتب هذه السطور - إن مساجد شتى فى يafa وعكا نسفت ، وإن تروع الطلاب العرب فى مدارسهم بمحاولات التسميم مستمرة حتى يترك العرب الصفة الغربية ، وقطاع غزة ، أو كما يعبر اليهود «يهودا أو السامرة» إحياء لعنوانين التوراة! .

إننى أتساءل : ماذا وراء تحريف فلسطين من صبغتها الإسلامية إلا الضياع؟ ..  
نحن نحتفى بالبقعة التى انتهى إليها الإسراء ، وبدأ منها المعراج ، ونريد أن يسأل العرب أنفسهم : لماذا لم يكن المعراج من المسجد الحرام إلى سدرة المنتهى مباشرة؟ إن الإجابة تعرف من الآيات التى أعقبت قصة الإسراء فى سورتها المباركة ، كما تعرف من دراسة التاريخ القديم والوسطى والحديث! ..

في هذه الأرض قامت رسالات وانتهت ، وفيها نهضت دول وتلاشت ..

ثم ورث المسلمون بيت المقدس باسم الله ..

ولو أنك قرأت أحوال أمتنا أواخر القرن الخامس وأوائل القرن السادس الهجريين  
لظنت أنك تقرأ أحوال المسلمين في هذه الأيام العجاف! ..

إن الصليبيين القدامى تقدموا في فراغ :

كانت الفرقة بين العرب والمنافسة على السلطة هي الأسلحة التي هزمنا بها  
أعداؤنا ، ولو اشتبك المسلمون مع الهاجمين في أيام معركة جادة ما سقطت  
فلسطين ..

وكان التاريخ يعيد نفسه ، إن الصهيونيين تقدموا في الفراغ نفسه!  
أعانتهم الفرقة ، والشهوات المطاعة ، والعقائد المنحلة ، والأنانية الطاغية ،  
فكسروا معركتهم بأيدينا ..

أريد - كلما استقبلنا ذكرى الإسراء - أن نتجاوز الهاشم إلى الصميم .. أن نترك  
السرد السطحي للقضية ..

أن نعمق النظر في الأسباب التي من أجلها كان الإسراء .. ولأجلها قامت  
للعرب دولة تحمل الرسالة الإسلامية ، ونفع المؤازين القسط بين الناس .



## ٨٤. ماذا كانت قبلة العالم في أرضنا؟

قبل بضعة أسابيع من معركة بدر وقع حدث دلالته العميق في صلة المسلمين بأهل الكتاب . فقد كان بيت المقدس القبلة التي يتوجه إليها أصحاب الأديان السماوية جميعاً .

ثم صدر الأمر إلى المسلمين أن يتحولوا من بيت المقدس إلى مكة المكرمة! ..  
ما سر هذا التحول؟ ..

الواقع أن أهل الكتاب ما كانوا سعداء بالدين الجديد! ولا فهموا من وحدة القبلة أن قربة مشتركة تربطهم بأتباعه !

الذى حدث أنهم ضاقوا أشد الضيق بالنبي العربي ، وعدوه منافسا محذوراً كأن الأمر صراع على مغنم عاجل ، أو مأرب قريب!

ولو كان أهل الكتاب مخلصين لأديانهم لكان لهم موقف آخر ، فإن العرب كانوا عباد أصنام! حتى عرفهم محمد بالإله الواحد . وكانوا يعيشون ليومهم حتى أقنعهم بالعمل لليوم الآخر . وكانوا لا يدركون شيئاً عن نبوة سبقت حتى حدثهم عن موسى وعيسى وغيرهما من المرسلين! ..

فلم الضيق بهذه الرسالة؟ ومخاخصة صاحبها؟ ..

بيد أن الأمر تجاوز الخصومة المحتملة إلى ضرب من اللدد يثير الاشمئزاز . تدبر قوله تعالى :

﴿ وَدَكَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّنَّكُمْ مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١).

وإذا كانت للMuslimين مساجد تنبعث من منابرها صيحات التوحيد وتستقبل ساحاتها الركع السجود ، فإن أهل الكتاب تواصوا بصرف الناس عن هذه المساجد ،

(١) البقرة : ١٠٩ .

وتَأْمُرُوا عَلَىٰ تَهْدِيهَا ﴿١﴾ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴿٢﴾ .

فلم يبق بعده مساغ لمشاركة هؤلاء الحاقدين قبلتهم ، وانبعثت في نفس الرسول الكريم الرغبة في الاتجاه إلى القبلة الأولى ، إلى الكعبة التي بناها جده الأكبر إبراهيم الخليل ، ولكن لا يستطيع ذلك إلا بإذن من الله ، فلينتظر ، وليرمل ! . ثم جاء - على تلهف وشوق - الأمر الإلهي ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقْلُبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُوَلِّنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ﴾<sup>(٢)</sup> . فاتجه المسلمون إلى الكعبة المشرفة بعد قربة سبعة عشر شهرًا من الصلاة إلى بيت المقدس .

كانت هذه المدة كافية لفضح ضعاف اليهود ، وأثرتهم المفرطة ، وظنهم أن الدين مؤسسة احتكارية يديرها حكماء صهيون لصلاحة جنس من الأجناس ، إنهم لايفهمون ولا يريدون أن يفهموا أن الدين علاقة سمححة رحمة بين الناس ورب الناس . وقد بدا لي من تجارب كثيرة أن المتجرين بالحق قد يكونون شرًا من المخدوعين بالباطل ، وأن العرب الأميين كانوا - بنقاء سرائرهم - أصلح للحياة والإحياء من أهل الكتاب المستكبارين الشرهين ..

كان أولئك العرب يعتزون بكتابهم ، ويرغبون طوال عمرهم في استقبالها ، وهم لم ينسوا أن الله حماها عندما أراد نصارى الحبشة هدمها! وأن قوى السماء هي التي تصدت للمغirين لما عجز أهل الأرض عن الدفاع ، فإذا الجيش المعتمد يلقى طيرًا أبابيل<sup>(٣)</sup> ترميهم بحجارةٍ مِن سِجِيلٍ<sup>(٤)</sup> فجعلهم كعصفٍ مَأْكُولٍ<sup>(٥)</sup> ..

مع ما كان للمسجد الحرام من هذه المكانة الوطيدة ، فإن الصحابة قبلوا عن طيب خاطر ترك استقباله لما هاجروا ، ولدوا أمر الله باستقبال بيت المقدس ! .

كان امتحانا صعبا غير أنهم نجحوا فيه : ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقِلِبُ عَلَىٰ عَقِبِيهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ﴾<sup>(٤)</sup> .

وعندما يحتمد النقاش حول القبلة التي يتوجه الناس إليها ، يذكر الإسلام حقائق رفيعة ، يلقيها في مسامع كل من ينتسبون إلى دين ! حقائق لا يقررها إلا الإسلام وحده ! إنه يتساءل : ما هذا اللعنة حول الاتجاه إلى شمال أو جنوب؟ ..

(١) البقرة: ١١٤ . (٢) البقرة: ١٤٤ . (٣) الفيل: ٥-٣ . (٤) البقرة: ١٤٣ .

إن الكمال البشري لا يصنعه استقبال مكان هنا أو مكان هناك ! الكمال المنشود  
عمل حقيقى داخل النفس الإنسانية تزكوه وتسمو ..

العظمة الإنسانية ، هي اليقين الراسخ والاستمساك بالله ، وإن هاجت  
العواصف ! وبذل المعروف وإجابة الملهوف ، ومساندة الضعفاء وإيتاء المحرورين ! ..

وهي الثبات على المبدأ وإن كثرت المغريات ، والمضي على الجهد وإن فدحت المغامر ! ..

إن اتجاه المسلمين إلى المسجد الحرام في صلواتهم حق لا ريب فيه ، وهي قضية  
تنظيمية سنشرح بعد قليل أبعادها ، بيد أن ذلك لا يعني نسيان الحقيقة في الوصول  
إلى الكمال الإنساني والرضوان الإلهي ، وتدبر قوله تبارك اسمه :

﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْلِمُوا وَجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ  
وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَأَتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذُوِيَ الْقُرْبَىِ وَالْيَتَامَىِ  
وَالْمَسَاكِينَ وَأَبْنَىَ السَّبِيلَ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَىَ الزَّكَةَ وَالْمُوْفُونَ  
بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ  
صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾<sup>(١)</sup> ..

إن اليهود يلتمسون الشرف من الانساب إلى نبي الله يعقوب ! والأب العظيم  
لا يرفع شأن بنيه إذا كانت أعمالهم هابطة ! وهم يرتبون بالقدس والأرض المقدسة ،  
والأرض لاتقدس أحدا ، إنما يتزكي المرء بالهدى والتقوى والعفاف والعدالة ! .

والخلاف بين الناس باق إلى قيام الساعة ، إنه جزء من طبيعة الحياة ، وهو بعض  
الحكمة في خلق الناس ! ..

لكن الخلاف مهما اتسمت شقتها لا يجوز أن يكون مثار عدوان وتطالع ، ولا يجوز  
أن يجعل الحيف حقا ، ومن ثم قال الله لنبيه :

﴿وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كُلَّ آيَةٍ مَا تَبَعُوا قَبْلَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قَبْلَهُمْ  
وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قَبْلَهُمْ بَعْضٌ وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا  
لَمْنَ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup> ..

والجملة الأخيرة في الآية الكريمة تشير إلى خصائص أمتنا ، وإلى الرسالة التي  
كلفت بحملها إلى آخر الدهر ..

• ١٤٥ (٢) البقرة : ١٧٧ .

إن العرب عندما يحملون للناس حضارة فهذه تنفرد بأنها موصولة بالسماء ، تعرف الله ، وتلتزم هداه ، وترفض الفلسفات المادية ، والرغبات المجنونة في عبادة الحياة ونسيان ما بعدها ..

وقد شاء الله أن يذكر للعرب وظيفتهم الدولية ، عندما جعل قبلة العالمين في أرضهم وعندما طالب البشر في كل مكان أن يولوا وجوههم شطر المسجد الحرام! ..  
فما معنى ذلك؟ ..

إذا قيل : إن موسكو قبلة الشيوعيين في العالم ، فليس معنى ذلك اتجاه اليساريين إلى جدار في « الكرملين »! بل المعنى أنهم يستقون أفكارهم ويتلذون توجيهاتهم من هناك! ..  
والواقع أن القرآن الكريم في سياق تحديده للقبلة قال للعرب في جلاء :  
**﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾**<sup>(١)</sup>. والأية توضح الوظيفة التي اختارها القدر لأمتنا ، فإن الله اختار محمداً ليحمل أمانات الوحي ، وليركون بسيرته وسنته أسوة حسنة! . وقد تلقى العرب ذلك منه ليعلموا الناس كما تعلموا ، وليهدوهم كما اهتدوا ، أو ليكونوا أساتذة للعالم كما كان محمد أستاذًا لهم! . تلك وظيفتهم التي رفعهم الله إليها ، والتي لا بد من حسابهم عليها ..

والشهادة على الناس منزلة فوق التبليغ العادي! قد يكون المرء شاهدًا في قضية لا علاقة له بوقائعها ، كل دوره فيها أنه يقول الحق ، فهل هذا دور الأمة العربية في تاريخ البشرية؟ كلا ، ربما تحول الشاهد إلى متهم إذا تبين من التحقيق أن له أصابع في وقوع الجريمة!! ..

والعرب منذ حملوا رسالة الإسلام وجب عليهم أن يستنيروا بها وأن يرفعوا منارها ، وأن يستطروا بأدويتها ، ويعالجوا علل العالم بدوائهما ، فمسئوليتهم مضاعفة .  
الرسول أمام الله يشهد بأنه علمهم من جهة ، وأقامهم من عوج ، وهم أمام الله كذلك مطالبون بالشهادة على سكان الأرض ، إنهم بلغوهم الوحي الأعلى وقدموها من أنفسهم غاذج عملية للتقوى والإصلاح والإنصاف! ترى هل قام العرب بهذه الأمانات؟ ..

---

(١) البقرة: ١٤٣ .

إن رباط العروبة بالإسلام وثيق ، وهذا الرباط وحده هو الذى يجعل العرب أمة قائدة رائدة فإذا ودت صلتها به ، فهى تخون أساس وجودها ، وهى ستتحول حتماً من رأس إلى ذنب ! أو من أمة تدفع غيرها نحو الخير ، إلى أمة يدحرجها الآخرون إلى الشر أو إلى الهاوية ! .

وقد تأكّد هذا المعنى مره أخرى في سياق تحويل القبلة من المسجد الأقصى إلى المسجد الحرام وذلك في قوله تعالى :

﴿وَمِنْ حِيثُ خَرَجْتَ فَوْلَ وَجْهُكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحِيثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا  
وَجُوهُكُمْ شَطْرُهُ لَئِلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ﴾ (١).

أى حتى تنقطع حجج العرب المراصن على كعبتهم الضائقين بالاتجاه السابق  
إلى بيت المقدس! أما أهل العناد والمتشبثون بالجاهلية الأولى ، فلا تحافوهم ،  
فأمرهم إلى إدبار ونارهم إلى رماد .. ﴿إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوْهُمْ  
وَأَخْشَوْنِي وَلَا تُمْ نعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهتَدُونَ﴾ (٢).

أى إن الله باختياره المسجد الحرام قبلة لكل مصل في الدنيا ، يضاعف على العرب منته ، ويتم عليهم نعمته .. وقد بدا الإنعام عليهم بانبعاث الرسول منهم ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

والمعنى أن العرب بهذا الدين أضحت لهم تاريخ جديد ، وافتتحوا به صفحة مجد باذخ ما كان لهم به عهد من قبل ، ذلك أنهم يتلون آيات الحق ، ويهدون طريق التربية الفاضلة ، وينحطون معلم الحكمة والرشد ، فليعرفوا الله حقه وليرثروه قدره ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونَ﴾<sup>(٤)</sup> وهكذا يخاطب الله العرب ويشرح لهم ما أسدى إليهم من جميل ! فهل نذكر ونشكر ؟؟ ..

والأنبياء شهود على أنهم بالبلاغ المبين ، وقد كان رسولنا ﷺ وهو يخاطب الناس في حجة الوداع يقول : اللهم قد بلغت .. اللهم فاشهد! ..

وهناك قبل شهادة الأنبياء موائق الفطرة التي أخذها الله على أبناء آدم . إن الله أودع في كل ضمير صوتاً يذكر بالله ويدفع إلى صراطه المستقيم ، ويقاوم التقليد

(١) الستة: ١٥٠ . (٢) الستة: ١٥٠ . (٣) الستة: ١٥١ . (٤) الستة: ١٥٢ .

المحرفة والأصوات الزائفة ، وما من إنسان إلا هو مسئول عن هذا الميثاق : ﴿وَإِذْ أَخْذَ رِبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلْسُتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهَدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾ (١٧٢) أو تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ أَبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفْتَهِلُكُمْ بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ﴾ (١) .

ويتضح من ذلك أن العدل الإلهي يستظهر على كل مخطئ بشاهدين من العقل والنقل ! ومع ذلك ، فإن ناسا يوم الحساب سيحاولون بالكذب الإفلات من مصيرهم! ..

مشاركون يقولون : ﴿وَاللَّهِ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ (٢) ودجالون مرنوا على الاحتيال والخداعة في الدنيا يحاولون في الآخرة أن يقوموا بالدور القديم ﴿يَوْمَ يَعْثُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فِي حَلْفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ إِلَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَادِبُونَ﴾ (٣) .

وهيهات أن يجدى هذا التملص مهما صاحبه حلف! ..

ولما كان محمد ﷺ شهيداً على العرب فسيجاء به يوم القيمة وبالكتاب القيم الجامع الذي بلغه ، وسيري عندي من وفي ومن غدر؟ بل من من أمن ومن كفر؟ قال الله سبحانه : ﴿وَيَوْمَ نُبَعِّثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئُنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هُؤُلَاءِ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ﴾ (٤) .

إنى أحببت أن أشرح هذه القضية لأن العرب من أمد قريب أو بعيد شرعاً ينسون أو يتناسون رسالتهم! بل بدا لهم أن يستقiliوا من الوظيفة الشريفة التي آثراهم الله بها أو اصطفاهم لها .

وسمعنا من يقول في جهل فاضح : إن العربية شيء ، والإسلام شيء آخر! وإن العربية يمكن أن تشق طريقها بغير دين إلى مستقبل مكين! ..

وقد استجاب نفر من الأغوار لهذه الفرية ، فإذا الأمة المسكينة تتراجع في كل ميدان ، وتلاحقها الهزائم الشائنة في كل أفق ، ولو لا بقايا إيمان مبثوثة هنا وهناك لحل بها خزي الأبد ، ولكنها تقاوم اليوم بباس شديد معتمدة على مواريث الإسلام وحده .

(١) الأعراف : ١٧٢ ، ١٧٣ . (٢) الأنعام : ٢٣ . (٣) المجادلة : ١٨ . (٤) النحل : ٨٩ .

هل للعرب في قديم الزمان وحديثه رسالة أخرى غير الإسلام يمكن أن يؤدوها للعالم؟ ..

إنَّ مُحَمَّدَ كَتَابًا وَسَنَةً قَامَتْ عَلَيْهِمَا دُولَةٌ ، وَأَيْنَعْتَ حِضَارَةً! وَتَصْدَرَتْ قَافْلَةً  
الْبَشَرِيَّةَ أَمَّةً تَعْزِزُ بَهَا وَتَبْنِي عَلَيْهَا ، فَمَاذَا الْغَيْرِهِ فِي الْأَوْلَىنَ وَالآخِرِينَ؟ وَمَا قَدْرُ  
الْعَرَبِ مِنْ غَيْرِ مُحَمَّدٍ وَإِلَّا إِسْلَامٌ؟ .

قال شخص غر : وهل ضروري أن تكون لأمة ما رسالة سماوية حتى تقتعد  
مكانة مرموقة في العالم ؟ . ما أكثر الشعوب التي استراحت واستقرت  
برسائلات أرضية!! ..

قلت : هذا الكلام قرة عين الاستعمار والصهيونية! إنهم لا يريدان أكثر من  
تجريد المسلمين من عقائدهم وتاريخهم حتى يقفوا أمام أعدائهم عزلاً من كل  
سلاح فعال .

وعندما يفقد عرب فلسطين أساسهم الدينى أمام أتباع التوراة فستتضيع فلسطين! ..  
وعندما يزهد غيرهم فى معتقداته الإسلامية فسينطلق التبشير العالمى دون  
عائق ، وتكسب الصليبية جولتها الجديدة .

لا بل إن الوثنية التى ذبحت المسلمين فى «أسام» ستقطع شوطاً أوسع فى  
الإعداد على مبدأ التوحيد! ..

إن تحصير الثقافة الإسلامية وتوهين أركانها لابد أن ينتهى بهذه النتائج! ..  
أما يحق لنا أن نحصن الأجيال الجديدة ضد هذه الخيانات الفكرية  
والاجتماعية؟؟؟ ..



## ٨٥. هل من تكريم المرأة إباحة التعدد والطلاق، وجعلها نصف الرجل في الميراث والشهادة؟

في قضية تعدد الزوجات أريد أن أسأل أولاً : هل الإسلام مبتدع التعدد مخالفًا بذلك الأديان التي سبقته؟ إن الأديان كلها ، وثنية أو سماوية أباحت التعدد فلماذا يسأل الإسلام عنه ويؤاخذ به؟ ..

ليس في العهد القديم حظر على تعدد الزوجات ، وقد جمع سليمان الحكيم صاحب نشيد الإنشاد العامر بالغزل - ألف امرأة في بيته بين حرائر وإماء! ..

وليس في الأنجليل التي كتبها تلامذة عيسى عليه السلام حظر على التعدد! إن التحرير الذي وقع بعد ذلك كان تشريعًا مدنياً لا دينياً ، أو كان كنسياً يعتمد على الاجتهاد لا على النص! .

قد يقال : فليسع الإسلام ما وسع الأديان قبله ، ولحرم التعدد!! ..

وهنا لا أجد مناصاً من توجيه سؤال آخر؟ هل اكتفى كل رجل ، أو أغلب الرجال ، بما لديهم فلم يتصل أحدهم بأخرى؟ بل أسأل الرجال الذين تظلمهم حضارة الغرب في عدة قارات : ألم ينشئوا علاقات متصلة طويلة الأمد أو قصيرة بآعداد كبيرة من النساء الآخريات؟ ..

لماذا يراد قبول المرأة الأخرى خليلة لا حلية؟ لماذا يرمي ابنها لقيطا ، أو ينشأ زنيما ، ولا ينسب لأبيه الحقيقي؟ ..

إننى أتهم إخواننا أهل الكتاب بأنهم استهانوا بمقاييس الخل والحرمة ، وأنهم اتبعوا أهواءهم بغير هدى من الله ، وأنهم - من الناحية الجنسية - استباحوا الأعراض واجتاحتوا الفروج ، ويسروا الشذوذ ، ومهدوا لمناكر ما عرفت بهذه الوفرة إلا في حضارتهم المادية الموغلة في الإثم! ..

أيعنى ذلك أنى أدفع عن تصرفات سيئة ارتكبها المسلمون باسم التعدد؟ كلا ، لقد عدد من لا يعدل ، وهذا مرفوض! بل عدد من لا يستطيع الإنفاق على واحدة! وهذا مرفوض! .

إن التعدد جائز بشروطه المادية والأدبية فإذا لم تتوافر هذه الشروط فلا تعده ..  
وحل المشكلات الاجتماعية من هذا النوع يرجع إلى يقظة القلوب وسلامة  
الأخلاق قبل أن يرجع إلى سطوة القانون ، ومكاسب النساء من التعدد - والحالة  
هذه - ليست أقل من مكاسب الرجال! ..

أما إباحة التطليق للرجل فأحب أن أضع بين يديه هذه الروايات ، قال رجل لعمر  
ابن الخطاب: أريد أن أطلق امرأتي! فقال له عمر: لم؟ قال: لا أحبها! فقال له عمر: أو كل  
البيوت بنى على الحب؟.. فـأين التذمم والوفاء؟ ..

ويشبه هذا ما رواه ابن مردويه أن أبيأيوب أراد طلاق أم أيوب، فاستأذن النبي ﷺ ، قال  
أنس: فقال له الرسول: إن طلاق أم أيوب لحوب!.. أى إثم فكف عن مراده وأمسك امرأته ..  
وقد روى مثل ذلك من طريق آخر ، أراد أبو طلحة أن يطلق أم سليم امرأته، فقال  
النبي ﷺ : «إن طلاق أم سليم لحوب» فتراجع الرجل عن مراده ..

وقد يكون الأصل في هذا الإمساك قوله سبحانه وتعالى :

﴿فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْأَ كَبِيرًا﴾ (١) ..

إن الحياة الزوجية أشرف من أن تعصف بها أزمة عابرة أو غيمة عارضة ، وما بين  
الزوجين من وشائج لا يرخصه إلا لئيم ..

بيد أن سياج الأسرة لا يقيمه إلا الخلق الراقي ، والأسر التي يمسكها القانون هي أسر  
على الورق وحسب ، وقد سئم الأوربيون هذا الخداع واضطروا إلى الاعتراف بالواقع  
المريء ، فأباحوا الطلاق في انتخابات عامة هزمت وصايا الكنيسة في الموضوع ..

إنى لا أدري كيف يدفع رجال الشرطة امرأة إلى زوجها أو رجلا إلى امرأته!

الحل الأمثل هو في قوله تعالى :

﴿فَامْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾ (٢) ..

وذلك بعد مراحل من الإنذار والإصلاح مبسوطة في كتب الفقه ..

قد يكون الطلاق جراحة لا مفر منها بعد ذهاب الود وجفاف الحنان وتولد  
مشاعر أخرى على نحو ما قيل :

مثل الزجاجة كسرها لا يجبر!

إن القلوب إذا تنافر ودها

(٢) الطلاق : ٢ .

(١) النساء : ٣٤ .

وإذا كان الطلاق حق الرجل للخلاص ، من هذا الوضع فالخلع حق المرأة للراحة منه! وليس لأحد أن يكره المرأة على البقاء في بيته مقتلة صاحبه وأحسنت الضرار بجواره ﴿ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضَرَارًا لَتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾<sup>(١)</sup> .

وعندما تطلب الزوجة الفراق فيجب أن ترد إلى زوجها ما ساق إليها من مال ، ومن الحيف أن يدفع الرجل المهر ، ويرسل الهدايا ثم تستولى المرأة على هذا كله وتطلب الانفصال ! .

ويحزنني أن جل الفقهاء تناسي شريعة الخلع أو أبطل حكمتها ، وأن الجماهير لا تعرف شريعة تقييم المطلقة ! وأن طلاق السنة - كما صرحت صاحب الشريعة - لا يطبق ! وإنما المأثور المحترم هو طلاق البدعة ، فقد أمضيت آثاره كلها بوحشية ! .

وعندما تيقظ فقيه ذكي كابن تيمية إلى أن طلاق البدعة باطل منكر الآثار  
تعرض لنقد شديد! ..

وما يشير الدهشة أن أنصار ابن تيمية في عصرنا لا يوافقونه على إبطال طلاق البدعة ، وإنما يوافقونه على إنكار وقوع المحاز في القرآن الكريم! وهذا من هناته غفران الله له .

واعتقادى أن الفقهاء المسلمين المعاصرين - وهم يحسون المخنة الاجتماعية التى يبر بها المسلمون - سوف يسدون هذه التغرات ، وينتقون من أقوال الأئمة والمجتهدين مايلم شمل الأسرة ، ويقيها عبث العابثين ..

ويجيء بعد ذلك عمل المرأة لتنفق على نفسها! إن الإسلام له منهج آخر غير ما يعرف الآن في الحياة الغربية بشقيها الشيوعي والرأسمالي ، المرأة هناك - عند البلوغ - تستقل بنفسها ، وتواجه مستقبلها ، وتتكلف بتحصيل قوتها ، والضرب في فجاج الأرض لتأمين عيشها ، وهي تزاحم الرجل في كل ميدان!

ماذا نشأ عن هذا الوضع؟ فقدان أغلب النساء لعفتهن ، واستطالة الذئاب في  
أعراضهن لسبب أو آخر! ..

والمجتمعات الأوروبية والأمريكية وال澳大الية كادت تطبق على اعتبار الناحية الجنسية حاجة جسد لا علاقة لها بالخلق والدين ، وكانت لهذه الفلسفة الحيوانية نتائج رهيبة !

٢٣١ : البقرة (١)

والإسلام يرفض هذا الفكر وأثاره كلها ، نعم ، قد ت العمل المرأة في ظروف تختارها أو تختار لها ، وبعد توفير ضمانات الصون وحماية الشرف ومرضاه الله ..

أما تكليفها بالكذب لتقنوات ، ولتوفر مهرًا للرجل المنتظر فلا ... ولا ...

وهنا يوجب الإسلام نفقتها على أبيها أو أخيها أو ذوى قرابتها فإن لم يوجد أحد أرصد لها ما يكفيها من بيت مال المسلمين ..

إعانة للرجل على النهوض بهذا العبء جعل حظه في أغلب المواريث ضعف حظ المرأة .. وقد يتساويان في حالات كثيرة . كما أمره بأن يدفع هو للمرأة مهرها لا أن تدفع له كما توصى بعض الديانات .

وعلى الرجل أن ينصب ليقوت زوجه وولده ، فإذا عرضت ظروف لتعمل المرأة خارج البيت كان لذلك وزنه الخاص وملابساته المقدورة! ..

أعتقد أنه ليس من تكريم المرأة تكليفها بالارتزاق في أحوال مقلقة ، ولا من تكريها أن تجمع بين وظيفة ربة بيت ، ووظيفة أخرى ترهق أعصابها وتستغرق انتباها ..

وبعض الجهلة يستغل فضل الرجل على المرأة في الميراث ليهينها ويزدرى منزلتها ، وكم أسىء إلى ديننا من أولئك الجاهلين .

ولنشبت هنا حديثاً يحتاج إلى بيان وفقه ، دار على كثير من الألسنة ، واستغل بخبيث لتحقير النساء وإلهاب عداوتهن ضد الإسلام .. روى مسلم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال : «يامعشر النساء تصدقن، وأكثرن الاستغفار، فإنيرأيتكم أكثر أهل النار .

فقالت امرأة منهن جزلة: وما النايا يارسول الله أكثر أهل النار؟..

فقال: «تكثرن اللعن، وتکفرن العشير! ما رأيت من ناقصات عقل ودين أغلب لذى لب منكـن!»!

قالت: يارسول الله، مانقصان العقل والدين؟ قال: أما نقصان عقلها فشهادـة امرأتـين تعـدـ شـهـادـةـ رـجـلـ، فـهـذـاـ نـقـصـانـ العـقـلـ! وـتـمـكـثـ الـلـيـالـىـ لـاتـصـلـ، وـتـفـطـرـ فـيـ رـمـضـانـ، فـهـذـاـ نـقـصـانـ الدـيـنـ»..

و قبل أن نحكم على ظاهر هذا الحديث و نشرح معناه نذكر حديثاً آخر يساويه في قوة السند ، و يزيد عليه في تكرار سياقاته ، و تعدد روایاته ..

هذا الحديث هو قول رسول الله ﷺ : «اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء! و اطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء». وفي رواية أحمد «... فرأيت أكثر أهلها الأغنياء والنساء» ..

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : «يدخل فقراء المسلمين الجنة قبل الأغنياء بنصف يوم، وهو خمسة أيام» ..

وعن أسامة بن أبي بشر عن النبي ﷺ قال : «قمت على باب الجنة فكان عامة من دخلها المساكين! وأصحاب الجد. اليسار والعافية. محبوسون غير أن أصحاب النار قد أمر بهم إلى النار، وقمت على باب النار فإذا عامة من دخلها النساء»!! ..

ماذا تعنى ظواهر هذه الأحاديث جمِيعاً ، وما أثرها المنظور في بناء الأمة الإسلامية؟؟ ..

إنها تعنى توجيه الفقر على الغنى ، والمسكنة على السعة ، والصلعة على الشراء والتمكين! ..

أيكن أن تقوم دولة أو تزدهر حضارة أو يكسب المسلمون معركة وهم واقفون عند هذه الظواهر لما روى عن نبيهم؟ .

إن ذلك مستحيل ، الحق أن هذه الظواهر غير مراده أصلاً ، وأن معناها فوق مستوى القاصرين ، ولذلك قلنا في كتاب آخر : إنه لا سنة بغير فقه!! ..

الزعم بأن كل غنى رذيلة زعم سخيف ، فالغنى المحقر هو المكسوب من سحت ، أو المكنوز لا يستفيد منه مجتمع ، والأغنياء من هذا القبيل أعداء الله وأعداء الشعوب وإذا ملأوا جهنم فهـى مصير عدل ..

أما تكوين الشروات من وجه شريف ، وإيتاء حق الله فيها ، وتطويعها لإعلاء الإيمان ، وحماية التغور فهـى محضر الإيمان .

وقد كان العشرة المبشرون بالجنة من هذا الصنف ، ولم يكن فيهم رجل مقل ..  
والفقير الذى أثر القلة من حلال على الكثرة من باطل ، أو الذى ملك بجهده المبذول ولكنه ضحى بما يملك فى سبيل ربه ليس أقل درجة من غيره ، وكونه يسبق غنياً أو يسبقه غنى ليس إلينا ، وإنما يبت فيـه علام الغـيوب ..

ثم عندما يكون عامة من دخل النار من النساء فأين يذهب قوله تعالى :

﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذَرِيَّاتِهِمْ ﴾ (١) ..

الواقع أن عرض الحديث النبوى دون فقه صالح ، لون من تحريف الكلام عن مواضعه ، ومصاب الإسلام شديد من هذا التصرف ! ونعود إلى حديث النساء ونقصان العقل والدين ..

صدر هذا الحديث يقى الأسرة الإسلامية شرًّا يشيع بين الناس ، جرثومته امرأة تحيا على خير رجلها ، وتنكر فضله وتتجحد حقه ، قد يخطئ الرجل ، وكل بني آدم خطاء ، وينبغى أن تتجاوز المرأة هذا الخطأ العارض ، وربما كان الخطأ من وجهة نظرها هي .. ولكنها بدل ذلك تغضب غضبا طائشا ، وتنسى فى ثورتها كل شيء ، وتزعم أنها ما رأت خيرا قط من زوجها ، وقد تلعن نفسها وحظها وما ححدث أو يحدث لها ! ..

أليس من حق النبي ﷺ أن يحذر من هذا المسلك ، وأن يذكر لصاحباته أنهن إن أصررن عليه يكن من أهل النار؟؟ .. ثم يستطرد الحديث «.. مارأيت من ناقصات عقل ودين أغلب لذى لب منك» والعبارة متصلة بالجملة قبلها ، فإن الرجل قد يستكين لأمرأته ، والحق معه ، حتى يوفر الهدوء فى بيته ! ويعنى اللجاجة والخصام ! وقد يلغى فكره الصائب من أجل ذلك الهدف مما قد يدفع بالمرأة المغروبة إلى مزيد من العنت ! ..

وهذه هزيمة ذى اللب كما عبر الحديث أو أولى الألباب كما نرى في مجتمعات كثيرة تنتصر فيها رغبات النساء على عزائم الرجال ..

والمرأة - على ضعفها - تحب أن تغلب غيرها وتعرض نفسها ! قد تقول وما هذا الضعف؟ والجواب فى تكوينها الخلقى ، فإنها تضحي عليلة أو شبه عليلة خلال الدورة الشهرية التى تعتادها ، وتوثر فى أعصابها وأفكارها ، وقد عذرها الله من أجل ذلك ، وأعفاها من بعض الفروض .

إن نفرا من المتحدثين فى الدين شاء أن يفهم من هذا الحديث أمورا لا علاقة لها به ، فصاغ قاعدة كليلة نشرها فى طول الأمة وعرضها مفادها «النساء ناقصات

عقل ودين» ، وسواء كانت «أل» للجنس أو الاستغراق فهذه الكلية الشائعة فاسدة ، من ناحيتي العقل والنقل ، فقد اكتملت قديماً وحديثاً نسوة أرضين الله ورسوله وخدمن الدين والأمة خدمات جليلة .

وهذه الكلية المزعومة تناقض الآيات القرآنية التي قررت أن النساء والرجال بعضهم من بعض ، وتناقض الأحاديث التي جعلت النساء شقائق الرجال! ..

وزاد الطين بلة في تأليب المرأة المعاصرة على الإسلام أن البعض فسر نقصان العقل بالحماقة ونقصان الدين بالمعصية ، وعد الأنوثة ترافق الخسنة والهوان ، وهذا التفكير امتداد للجاهلية الأولى ، وهو بعض ما يشين النفسية العربية ، والإسلام بريء من هذا اللغو ..

ونسأل بعد ذلك البيان : أكل امرأة تتصرف بالبخل؟ أكل امرأة تتصرف بنكران الجميل؟ أكل امرأة تتهم بکفران العشير؟ ما أبعد ذلك عن واقع الحياة ..

لكن من المسلمين إلى الآن من يظن الغنى أخطر طريق إلى النار ، ومن يظن الأنوثة أسرع شيء إلى جهنم ..

ونريد أن نقى ديننا لوثات هؤلاء المفتين الكذبة ، وأن ننصف النصوص والأخبار من يتهمون عليها دون وعي ..



## ٨٦. ما موقف الإسلام من المرأة في ضوء الأوضاع السائدة في مجتمعاتنا؟

إننى أسأل أولاً :

هل عوّلت المرأة في العالم الإسلامي وفق تعاليم الإسلام؟ ما أظن ذلك وقع  
إلا لاماً ..

إن الحاكم في مستدركه روى حديثاً موضوعاً حكم العالم الإسلامي أكثر من  
ألف عام ، يقول هذا الحديث : لا تعلموا النساء الكتابة ، ولا تسكنوهن الغرف .. أى  
إذا كان البيت مكوناً من طبقات لم يجز إسكان النساء في الطبقات العليا ،  
حسبهن ظهر الأرض أو تحتها إن أمكن !! ..

وتطبيقاً لهذا الحديث المكذوب لم تفتح مدرسة لتعليم البنات في قرية  
أو مدينة خلال القرون الماضية وأصبح تشقيق النساء من الفضول ، بل من  
المناكر المحظورة !! ..

وروى عبد الله بن عمر قول رسول الله ﷺ : لاتمنعوا إماء الله مساجد الله ، وفي  
رواية أخرى : ائذنوا للنساء بالليل إلى المساجد! فقال ابنه معتزضاً التوجيه النبوى ،  
إذن يتخذنه دغلاً - أى مهرباً لاقتراف المفاسد - والله لنمنعهن .

فوكز عبد الله ابنه في صدره ، واشتد عليه غضبه ، وقال : أقول : قال رسول الله  
وتقول : لا .. وقاطعه إلى آخر حياته ..

والغريب أن العالم الإسلامي لم يكتثر لرواية ابن عمر - على صحتها - وتبع  
رأى الولد السيئ الأدب!! ..

ويوجد حظر عام على ارتياح النساء للمساجد ..

وبعد جهاد سنين طويلة للسماح بصلاة المرأة في المسجد أمكن فتح أقل من  
١٠٪ من بيوت الله لإماء الله ، أما الكثرة الساحقة من مساجد القرى والمدن  
فهيئات أن يدخلها النساء ..

كنت في دولة الإمارات المتحدة ، وشاركت في قضية جديرة بالعرض ، نشرتها جريدة الاتحاد على هذا النحو : قال الأستاذ مصطفى شردى : نحن في إحدى أمسيات الثلاثاء بمسجد سعد بن أبي وقاص . انتهى المعاشر من حديثه . وبدأ التحاور .

سؤال جاء من الشرفة المخصصة للسيدات . تقول صاحبة السؤال إنها متزوجة منذ سنوات ، من رجل له أكثر من زوجة . وأن زوجها لا يسمح لها بزيارة أبيها ورعايته بين الحين والأخر ، على الرغم من أن الأب وحيد يحتاج إلى الرعاية والعناية ، والشعور ببر الأبناء لآبائهم ينبع منها فهل تطيع الزوج وتهمل واجب رعاية الأب ، أم تخالف زوجها وتطيع قلبها وتكون بارة بوالدها؟ أثار السؤال الهمس ، ثم سكت الجميع انتظاراً لما سيرد به المعاشر وهو عالم فاضل ، وكان من الواضح أن السؤال مس أوتاراً في العديد من القلوب ، وأعتقد أن قلب المعاشر من بينها ..

حمد الرجل الله وأثنى على الرسول الكريم ، وتحدى عن التزام الزوجة بطاعة الزوج ، وكيف أن الإسلام شدد على الوفاء والتمسك بهذا الالتزام لصلاح الأسرة وسلامة المجتمع ، وطالب الزوجة بأن تضاعف جهودها لإقناع زوجها حتى يسمح لها برعايتها أبيها ، إلا أنه اختتم إجابته برأي محمد اجتهد فيه فقال : إنه في حال تمسك الزوج بموقفه القاسي الغريب دون مبرر مقبول ، فإنه على الزوجة أن تبادر إلى زيارة أبيها ورعايته وتقديم حنانها إليه ، لأن النص القرآني بشأن بر الوالدين واضح وقاطع وصريح ، ولأن لهذا الزوج بالذات أكثر من زوجة تخدمه وترعايه إذا غابت عنه واحدة لأداء واجب البر والإحسان تجاه والد عجوز مريض ضعيف أمرها الله بأن ترعايه وتحسن إليه .

انتهى المعاشر من إجابته فاشتد الهمس ! وبين المعاشرين عدد كبير من المتزوجين بأكثر من واحدة ! وقد رأوا في إجابة المعاشر تحريفاً للزوجات على عدم الالتزام بأوامر الزوج ، حتى ولو كانت متعارضة مع المنطق ومتضاربة مع المعقول ! وببدأ فريق من المعاشرين يناقشون الرأي بأعصاب توشك على الانفلات ! فقالوا : إن رأى المعاشر يتعارض مع تعاليم الإسلام ! ولا بد من التراجع عنه ! لأن طاعة الزوج واجبة قبل أي اعتبار آخر ، وتمسك المعاشر برأيه وكادت تهب عاصفة من الاحتجاجات بسبب هذا الرأي ، وتحول إلى مهاترة لا يسمح بها ..

المهم أننا انصرفنا من المسجد ، وظل السؤال معلقا بين الآراء التي  
اختللت عليه! ..

كان مطلوبا من الشيخ المفتى أن يغير فتواه ، وأن يحكم بحبس المرأة في البيت  
ولومات أبوها! وأيد ذلك الاتجاه أن متفيها ذكر حديثاً معناه أن الله رضي عن  
زوجة بقية في بيته حتى توفي والدها فلم تعد في مرضه الأخير؛ لأن زوجها  
كان في سفر فلم يأذن لها بالخروج من البيت ! .

قلت : هذا حديث مكذوب! واستغربت أن يطلب من امرأة ما باسم الإسلام أن  
تعق أباها ، وتقطع به صلتها ، وتدعه يوم مسروحها لأن هذا حق رجلها! ..

وعندما تفقد المسكينة عاطفة البنوة فماذا يبقى من كيانها الإنساني في بيته  
الزوجية؟ إنها ستكون أسيرة فعل يملك أمرها وقهرها .. وحسب! ..

وفي الأرياف كان أغلب النساء يفقد ميراثه الشرعي ، فتقسم الأرض على  
الذكور وحدهم ، ويقول الإخوة الذين اجتاحوا الأرض : كيف ترك غريباً ينزل  
بأرض أبينا؟ ويعانون بالغريب زوج أختهم! ..

فإذا حدث أن طالبت الأخت بنصيبها الشرعي قاطعاها إخوانها إلى الأبد! ..

والأسر الشريفة لها تقليد عجيب - أعني الأسر التي تدعى الانتساب إلى  
البيت النبوى - فالمرأة تموت عانساً بائسة إذا لم يجئها الكفاء من الأشراف ، أما  
الرجل فله حق الزواج من الإنكليز والأمريكان! ..

ويظهر أن بنات العم سام أو العم جون لهن شرف يضارع شرفه ، أما النساء  
اللاتي نكبن بالدم الشريف ، فلا كفاء لهن على المدى البعيد إلا الموت ! ..

وروى البخاري عن الربيع بنت معوذ قالت : كنا نغزو مع النبي ﷺ فنسقى  
ال القوم ونخدمهم ونرد الجرحى والقتلى إلى المدينة ..

ويبدو أن هذا التقليد كان قصير العمر جداً ، فاستخفى في أيام الحرب  
والسلم على سواء وتعتمد المستشفيات في العالم الإسلامي اليوم على  
المرضيات الأجانب ، وإذا كان النساء قد منعن المساجد أفكان يؤذن لهن بالذهاب  
إلى ميادين القتال؟

ولا أريد أن يفهم غير أني راغب في نقل معالم الحضارة الغربية إلى مجتمعاتنا .  
فهذه الحضارة تجمع خليطا من التقاليد الحسنة والتقاليد الرديئة ..

وإنما أريد إعمال النصوص المكتوبة أو المفهومة من سيرة الرسول ﷺ ، وسلفة  
الأول ، وهذا مسلك يعجز عنه أصحاب الخيال والشذوذ ..

لقد رأيت في قضية المرأة أحاديث موضوعة ، وأحاديث واهية صاحبها الغرض  
المدخول ، وأحاديث صحيحة حرفت عن موضوعها ..

واستغربت وأنا أقرأ لبعض الفقهاء أن صلاة المرأة في بيته أفضل من صلاتها  
في المسجد الحرام أو المسجد النبوى !

وقلت : لو كان الأمر كذلك فلم أشرف الرسول على تنظيم صفوفهن في  
مسجده؟ ولم جعل لهن باباً خاصاً بهن؟ ولم ذهب إليهن فعلمهن وحثهن على  
الصدقة ، ولم حذر «البعض» أن يحرض على القرب من صفوفهن؟ ..

الواقع أن المرأة أولى بها أن تصلى في البيت إذا كانت مسؤولة التغذية أو التربية  
تفرض عليها ذلك ، أما إذا تخففت من هذه الواجبات لسبب أو لآخر فلا يمنعها  
بشر من الذهاب إلى المسجد ليلاً أو نهاراً .

أي إن صلاة الجماعة ليست مؤكدة في حقها كالرجال ، وليس يفيد ذلك فرض  
حصار قاتل على حياتها العلمية وال العبادية ، وتحويلها إلى مسخ لا مكان له في دنيا  
ولا دين ، كما انتهت بذلك الأوضاع الاجتماعية في العالم الإسلامي ..

عندما فتح النبي ﷺ مكة خرج النساء لمبايعته ، وتلقى تعاليم الإسلام منه ،  
ولم يحتبسن في بيوتهم قعوداً عن هذا الغرض ، أي إن علاقة المرأة بالحياة العامة  
كانت قائمة ، وكانت من الناحية العملية - تسير في خط يحاذى علاقة الرجل ،  
ولا يتطابق معه ..

وقبل فتح مكة اهتدت نساء كثيرات إلى الإسلام ، ورفضن البقاء مع أزواجهن  
الكافر فقرن الهجرة إلى المدينة ..

وحدث ذلك في وقت كان المسلمون فيه ملزمين برد كل من يلحق بهم من مكة  
فاراً بدينه - تنفيذاً لمعاهدة الحديبية .

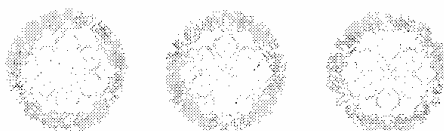
ولكن القرآن نزل يستثنى النساء من ذلك الحكم فقال تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ  
بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ﴾ (١).

وورد أن عمر بن الخطاب كان في ذلك الامتحان يحلف المرأة المهاجرة : الله ما خرجت رغبة بأرض عن أرض! وبالله ما خرجت من بغض زوج! وبالله ما خرجت التماس دنيا! وبالله ما خرجت إلا حباً لله ورسوله» ..

ماذا ترى في هذا القسم؟ .. وفيمن أدته؟ .. ألا ترى شخصية مستقلة واضحة الوجهة محترمة المسلك ، تحارب وتسالم وتقيم أو تسافر وفق ضميرها وتفكيرها؟ ..  
أين هذه الشخصية التي واثقت الرسول في مكة ، والتي هاجرت إليه في المدينة ، من شخصية المرأة المسلمة في القرون الأخيرة؟ ..

المرأة التي لا تعرف كتاباً ولا إيماناً ولا صلاة ولا ثقافة عامة ، بل التي يعتبر من العيب الفاضح أن يعرف لها اسم ، أو يبدوا لها شبح؟! لأنه لا وظيفة لها إلا إعداد الطعام ، وإرضاء البعل !! ..



(١) المتنـة : ١٠ .

## ٨٧. ما أبعاد النشاط الاجتماعي للمرأة على ضوء الاجتهد الفقهي؟

في النشاط الاجتماعي للمرأة يمكن أن نعرف أبعاد هذا النشاط إذا ذكرنا أن قاعدة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تشمل الرجال والنساء على سواء ، وذلك ظاهر قوله تعالى :

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَاونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيَطْبِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ (١) .

إن الأمر والنهي والصلة والزكاة وطاعة الله ورسوله ليست حكراً على أحد الجنسين ، والزعم بأن المرأة تصلى وتترکى وتسكت في ميدان النصيحة زعم باطل .. والذى حدث في القرون الأخيرة ، في قرى كثيرة أن المرأة سقطت عنها هذه التكاليف كلها ، فلا تصلى أو تترکى ، إلا قبل الوفاة بفترة تطول أو تقصر بحسب الملابسات! ..

على أن حراسة المجتمع تنقل من ميدان النظر إلى ميدان التطبيق ، وهنا تبتعد المسافة بين أقوال الفقهاء في الإمكانيات التي تعطاها المرأة ، ويبلغ الاختلاف حد التضاد ..

فابن جرير الطبرى يجيز للمرأة القضاء في كل شيء يجوز للرجل أن يقضى فيه دون استثناء! .

ويقول الأحناف - كما جاء في البدائع - إن الذكورة ليست شرطاً لتقلد منصب القضاء في الجملة ، لأن المرأة من أهل الشهادة في الجملة ، إلا أنها لا تقضى في الحدود والقصاص لأنها لا شهادة لها في ذلك ، وأهلية القضاء تدور مع أهلية الشهادة !

وهنا نسأل : ما قيمة شهادة المرأة في الحدود والقصاص ؟ والجواب أن جمهور الأئمة يردها ! .. جاء عن الزهرى رضي الله عنه ، مضت السنة من رسول الله والخلفيتين بعده أنه لا تجوز شهادة النساء في الحدود والنكاح والطلاق ، وفي رواية أخرى والدماء! ..

(١) التوبة : ٧١ .

ويرفض ابن حزم هذا الكلام كله! ويحيى شهادة النساء في كل ما ذكر! ويقول في حديث الزهرى : إنه بلية ، وإن إسناده منقطع ، وهو من طريق إسماعيل بن عياش - وهو راو ضعيف - عن الحجاج بن أرطاة - وهو هالك - تلك قيمة حديث الزهرى عنده ..

ويرى ابن حزم قبول شهادة المرأة في كل قضية بعد مضاعفة النصاب ، فيقبل في حد الزنا ثمانى نساء بدل أربعة رجال!

والدليل الذى يعتمد عليه ابن حزم هو العموم الظاهر فى حديث مسلم عن عبد الله بن عمر أن رسول الله ﷺ قال : «فشهادة امرأتين تعذر شهادة رجل» وما رواه البخارى عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال فى حديث : «أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل؟ قلنا: بلى» ..

فقط رسول الله بأن شهادة امرأتين تعذر شهادة رجل .. قال ابن حزم فوجب ضرورة أنه لا يقبل - حيث يقبل رجل لو شهد - إلا امرأتان ، وهكذا مازاد ..

ويفسر ابن حزم قوله تعالى :

﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ﴾<sup>(١)</sup>.

فيقول : هذا متوجه بعمومه إلى الرجل والمرأة والحر والعبد ، والدين كله واحد! لا حيث جاء النص بالفرق بين المرأة والرجل ، وبين الحر والعبد ، فيستثنى من عموم إجمال الدين ! ..

وقبل ذلك يقول ابن حزم : وجائز أن تلى المرأة الحكم ، وهو قول أبي حنيفة ، وقد روى عن عمر بن الخطاب أنه ولى الشفاء - امرأة من قومه - السوق .. فإن قيل : قد قال رسول الله ﷺ : «لن يفلح قوم أسدوا أمرهم إلى امرأة» قلنا : إنما قال رسول الله في الأمر العام الذي هو الخلافة .

برهان ذلك قوله عليه الصلاة والسلام : «المرأة راعية على مال زوجها وهي مسئولة عن رعيتها» . وقد أجاز المالكيون أن تكون وصية ووكيلة ولم يأت نص يمنعها من أن تلى بعض الأمور ..

. )١( النساء : ٥٨

والفقهاء متفقون على أن شهادة المرأة مقبولة في المعاملات المالية لقوله تعالى :  
﴿وَأَسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمْنَ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضْلِلَ إِحْدَاهُمَا فَتَذَكَّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى﴾ (١) ..

وقد نقلت في أحد كتبى كلاماً للأطباء عن اعتلال مزاج المرأة وبدنها عند الدورة الشهرية وقلت : لعل ذلك سر توكيده خبرها بأخرى معها ، والضلال هنا يعني الذهول والشروع .

وأبادر إلى القول بأنى لست ظاهرياً ، لكنى أتبع الدليل حيث كان ، وكثيراً ما أرفض اجتهادات ابن حزم ولغيره من أئمة الفقه ، لأن وجهات نظر أخرى بدت لي أرجح .  
وغايتها خدمة الإسلام بما يناسب المرحلة التي بلغتها الإنسانية كلها في هذا العصر الخطير ..

إن تعاليم الإسلام قسمان ، قسم مقطوع به ، لا مكان لخلاف فيه ..  
وهذا القسم هو صلب الدين ومعقد أمره ، ولا أثر لاختلاف الأمكنة والأزمنة فيه ، والدعوة عامة إنما تكون إليه ، والفضائل بيننا وبين غيرنا إنما تكون عليه ..  
أما القسم الآخر فهو القضايا الظنية والمسائل الخلافية .  
إن المجال رحب هنا للأخذ والرد والفعل والترك .

وقد رفض أولو الألباب أن يكون رأى مجتهد ما منزلة الوحي المقصوم في الأخذ به والتعوييل عليه .

ومن ثم يجب ترك الناس أحرازاً في التحول إلى غيره لسبب أو آخر .  
ولتوضيح ما أعني أريد - وأنا أعرض الإسلام في بلاد أخرى - لا أغير سلوكاً في هذه البلاد يرى بعض فقهائنا ألا جرح فيه ..

فإذا كانوا يقتنون الكلاب فليفعلوا فمالك بن أنس يرى الكلاب طاهرة الريق والعرق ، وقد كان لفتية المؤمنين من أهل الكهف كلب يلازمهم في أحلك الأوقات .  
وإذا كانوا يسمعون الموسيقى فليفعلوا ، فالغزالى وابن حزم وغيرهم يرون سماعها ولا مساغ لزجرهم عن أمر ليس لدينا قاطع في منعه ..

(١) البقرة : ٢٨٢ .

وإذا كانوا يولون النساء بعض المناصب المهمة فليفعلوا فما أستطيع باسم الإسلام أن أحظر عليهم ذلك ، إن الحظر عندنا رأى مجتهد ، وليس وحياً حاسماً .  
الشيء الذي أتشبث به فعلاً وتركت ما انعقد إجماعنا عليه .

أما عرض بعض المذاهب السائدة أو الشاذة ، وعرض بعض التقاليد البدوية أو الحضرية على أنها الإسلام ، فهذا ظلم للإسلام ، وربما كان صدّاً عن سبيل الله ..  
وما أقوله هو ما كان عليه سلفنا الأول الذي نشر الدين عقائد وعبادات وأخلاقاً وقيمًا جوهرية .. وقلما اكتفى بالتوافق والأشكال ..  
وأمر آخر أريد التنبيه إليه . أرى مع سير الزمن أن نغلغل النظر في الاجتهادات الفقهية لنعرف بدقة نتائجها التطبيقية .

إن الأئمة الأربع أمضوا الطلاق الثالث ثلاثة ولو بكلمة واحدة ، وغابت على ذلك قرون ، ثم جاء ابن تيمية وغيره فجعلوا الثلاث واحدة ..

وكنت في مصر أقرب أثر الطلاق على كيان الأسرة فوجدت صدوعاً رهيبة في هذا الكيان جعلتني أوثر فقه ابن تيمية وغيره ، وأؤيد تحول المحاكم الشرعية عن رأي الأئمة .  
لقد تركوا اجتهاداً إلى اجتهاد ، ولا حرج ، فالعصمة للوحى وليسبشر ما ..  
وما يقال في قضایا الطلاق يقال في معاملات أخرى تجارية وزراعية ، كانت مسرحاً رحباً لأنصار الفقهاء الأقدمين ، أنه لا قداسة لاجتهاد ، والخلود لكتاب الله وسنة رسوله .

وبديه أننا ندع اجتهاد فقيه لا جتهاد مثله ، ولا نفتح الباب للأدعية والدجالين ومن لا قدم لهم في علوم الشريعة ..

وبديه أيضاً أننا نصافع الأسوار حول المقطوع به ، ونستميت دون أن يمسه أحد ..  
وقضایا المرأة فيها نصوص قطعية ، وفيها اجتهادات فقهية اكتنفها الخطأ والصواب .  
ويؤسفني القول بأن الجراءة على النصوص المستيقنة كان سبباً لتشبث المقلدين بالبله بأفكار رديئة عن حقوق المرأة العادلة والعبادية ..

إن الله أمر بالغض من البصر ، ووجه هذا الأمر للمؤمنين والمؤمنات ، فجاء من أمر بمنع النظر أصلاً ..

فلا يجوز للمرأة أن ترى أو تُرى ، ولتحقيق ذلك تم حبسها أبداً في البيت ..

ونشأ عن ذلك الغلو قتل إنسانية المرأة وإضاعة حقوقها الدينية والمدنية ..  
ثم جاء من يعالج هذا العوج ينقل تقاليد أوربا وأمريكا ، أى استبدال داء بداء ..  
ونحن نأبى غباؤه هؤلاء وانحلال أولئك!! .. ونريد الأوضاع التى عرفها العهد  
النبوي والفقه الذكى الذى يدرك هذه الأوضاع ..

إن محدثاً جليل القدر كأبى عبد الله البخارى نظر إلى السنن الصحاح ثم  
استنتج منها دون تكلف ولا تخوف أحکاماً يرفضها اليوم بعض الناس ، ففى كتاب  
المرضى يذكر إمام المحدثين هذا العنوان «باب عيادة النساء الرجال ، وعادت أم  
الدرداء رجلاً من أهل المسجد من الأنصار .. إلخ» ..

وفى مكان آخر يثبت عنواناً آخر «باب غزو النساء وقتالهن مع الرجال» و «باب  
غزو المرأة فى البحر» .. إلخ .

ولو أن امرأة طلبت شيئاً من ذلك فى بعض البيئات التى تختلف التدين لضررت  
حتى الموت ، إنهم يقرءون البخارى للبركة لا للفقه ..

وقد يبسطون ألسنتهم علينا بالقبح ، لأننا أحيبنا هذه الحقائق من ديننا السمح ..  
ومع ما ذكرنا فنحن نؤكد أن نشاط المرأة لا يجوز أن يكون على حساب أسرتها ،  
 وأن حق زوجها ولولدها أسبق من شتى الحقوق الأخرى ، وقد قرأت لوزيرة فرنسية ،  
 وأخرى إنكليزية أن عمل المرأة فى بيتها هو رسالتها الأولى .. وهذا تفكير جيد .  
 فإن منصب «ربة البيت» منصب كبير وهو فى نظرى يحتاج إلى مؤهلات رفيعة ..  
 وإنشاء الحياة وفق المقررات الإسلامية يتطلب حظوظاً مضاعفة من العلم  
والخبرة ، فكيف توازن بين شتى الأوضاع والغايات؟ ..  
ذاك ما يتطلب حسن التفكير والتنسيق ..



## ٨٨. مانظرة الإسلام إلى الأسرة، وما عمل المرأة في بنائها؟

الذين خبروا الحياة فى أوربا وأمريكا يؤكدون أن الأسرة وهم لا حقيقة له ، وأنها فى أفضل أحوالها تقوم بجزء تافه ما يجب أن تقوم به لإنشاء أجيال أزكى وأقوى .. إن البيت خاو على عروشه أغلب اليوم ، لأن الذكور والإإناث توزعتهم ميادين العمل والعلم ، حتى الأطفال وكلتهم أمهاهاتهم إلى دور الحضانة ، وانشغل كل امرئ - بعد - بما انشغل به ..

وهم يسمعون عن جو الأسرة فى بلادنا ، وربما حلمت بعض المراهقات أن تحيا فيه ، ولكن الهوان الفكرى والنفسى الذى يلف المرأة فيه يصرف الكثيرات عن التعرض للأسى . وعندى أن المشفقة التى تحيا خارج بيتها ليست خيراً من الجاهلة التى تعيش داخل هذا البيت ..

ألا فلنعلم أنها نعمة حقيقية أن تتد الحياة من الآباء إلى الأولاد إلى الأحفاد ، وأن تكون الأسرة المؤمنة المستقرة هى المهداد الوثير لهذا الامتداد .

وليس الإنتاج الحيوانى سر هذه النعمة ، إن العظمة هنا فى توارث العقائد ، وانتقال التقاليد الصالحة من جيل إلى جيل ..

إن الأسرة هنا حصن الدين وسياج مبادئه وعباداته ودور المرأة وأجرها كدور الرجل وأجره سواء بسواء .

وعن عظمة هذه النعمة يقول الله سبحانه :

﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُمْ بَيْنَ وَحَدَّةَ وَرَزْقَكُمْ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ أَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنَعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ﴾<sup>(١)</sup>

إن الرجال هم حملو الأعباء الثقال فى قافلة الحياة السائرة ، سواء كانوا أساتذة أو ساسة ، أو أجراء أو باعة فهم يعودون إلى بيوتهم فقراء إلى المشاعر الدافئة والعون المبذول ..

(١) النحل : ٧٢



والبيت الذي تكون قاعده امرأة تنفع هذه المعانى ، بيت رفيع القدر ، بل هو بيت يحتوى على أثمن الكنوز .

والتقاليد الغربية هزت كيان الأسرة ، وهى تقاليد تجتاح العالم ، أما التقاليد الإسلامية فالعارفون بها قلة ونشرها يلقى مقاومة عنيدة خصوصاً من جهله المتدلين ..

من أجل ذلك رأيت لفت النظر إلى أن وظيفة ربة البيت من أشرف الوظائف .

وقد تخرج المرأة من بيتها وراء أعمال مشروعة ، بيد أن هذه الأعمال مهما سمت لا يجوز أن تجور على عملها الأول الذى لا يشركها فيه أحد ..

روى ابن عبد البر فى كتابه «الاستيعاب» أن أسماء بنت يزيد الأنصارية أتت النبي ﷺ فقالت : بأبى أنت وأمى يارسول الله! أنا وافدة النساء إليك . إن الله عز وجل بعثك إلى الرجال والنساء كافة . فاما بک وبإلهک ! إننا عشر النساء محصورات مقصورات ، قواعد بيوتكم وحاملات أولادکم ، وأنکم معاشر الرجال فضلتم علينا بالجمع والجماعات وعيادة المرضى وشهود الجنائز والحج ، وأفضل من ذلك الجهاد فى سبيل الله عز وجل .. وإن أحدکم إذا خرج حاجاً أو معتمراً أو مجاهداً ، حفظنا لكم أموالکم وغزلنا لكم أثوابکم وربينا لكم أولادکم أفنشارکم في هذا الأجر والخير؟ فالتفت النبي ﷺ إلى أصحابه بوجهه كله ثم قال : «هل سمعتم مسألة امرأة قط أحسن مسألة في دينها من هذه؟» فقالوا : يارسول الله ، ماظننا أن امرأة تهتدى إلى مثل هذا .. فالتفت النبي ﷺ إليها وقال : «افهمي أيتها المرأة ، وأفهمي من خلفك من النساء ، إن حسن تبعل المرأة لزوجها يعني قيامها بحقه واحسانها لعشرته . وطلبها مرضاته واتباعها موافقته، يعدل ذلك كله ..»

على أن هناك ميادين للأعمال لابد أن يكثر فيها النساء ، أولها الميدان الطبيعى ، فيجب أن تكون هناك طبيبات ماهرات في كل ناحية من نواحي الطب ، والأشعة ، والصيدلة ، والولادة والتمريض ..

ثم ميدان التدريس لجميع المراحل دنیاها وعلياها .

ولا يجوز أن يوصى بباب من أبواب المعرفة أمام النساء إلا أن يكون لأسباب فنية أو مواصفات خاصة .

عندئذ ينطبق التخصيص على الرجال والنساء جميعاً ، فيوجه كل أحد إلى ما يناسب قدرته وخبرته .

إن النساء في عالم الكفر الشيوعي يغزون الفضاء فلا يسوع اجترار الإسلام  
ليمعن المرأة من علم تحسنه ..

والنساء في عالم التثليث يشتغلن بالتبشير والاستشراق فلا يسوع تسخير  
الإسلام لمنع النساء من أعمال يجدنها ويجدن فيها ..

إن القمامة الفقهية عند بعض المستغلين بالعلم الديني أحرجت الإسلام كثيراً ،  
ومكنت خصومة من خناقه! وأذكر وأنا طالب في معهد الإسكندرية - من خمسين سنة  
- أن الدكتور طه حسين فتح فصلا للطلاب بكلية الآداب التي كان عميداً لها ..

وحدث هيجان هائل لفتح الجامعة أمام المرأة وبعد سين طوال ، طوال ، فتح  
الأزهر كلية البنات .. لقد وصل متأخراً كثيراً ..

ما السبب؟ إنها القمامة الفقهية عند بعض المحدثين باسم الإسلام ، ولما مشوا في  
الطريق كانوا يمشون منهزمين ، فقبلوا أموراً وصوراً لا ريب في أن الإسلام يرفضها .

عندما يدعم الإسلام مكانة المرأة يحصنها من الصور الحيوانية التي أبرزتها فيها  
الحضارة الحديثة ، وجعلتها محوراً لإثارات متصلة تزلزل العفة وتهيج الغريزة ..

الدين ينشد الصون ويؤثر الاحتشام والحضارة الحديثة تنشد التبرج وتدفع إلى الإغراء  
ومع ضعف اليقين وحب الحياة العاجلة أخذ السعار الجنسي يشتد ويفرض رغائبه ،  
حتى فقد الاتصال الحرام دمامته ، وأمسى بأنه حاجة تلبى دون حرج كبير!! ..

والدين يرفض أي خلوة بين رجل وامرأة ، وهي تقرب بينهم في الأعمال  
الجاده والهازلة ..

وكثيراً ما تساءلت : لماذا تكون «المدير» سكرتيرة خاصة؟ ..  
لماذا تشتعل الفتيات بالخدمة في الطائرات ، وحدهن؟ ويقضين في الجو وفي  
الفنادق ليلاً ونهاراً؟ ..

إن النساء يحشرن في أعمال كثيرة لا معنى لها .. وعندما نقرر أحكام الإسلام  
وتوجيهاته فإن ابتذال المرأة سيمعن للفور ، وسيكون عملها في أي موقع مضبوطاً  
بأداب الشرع وحدوده .. ذلك ، ومن الصعب أن تكون المرأة ربة بيت متقدنة ،  
وصاحبة منصب منتجة ..

إن ذلك قد يقع على ندرة ، وأقترح أن تنشأ للنساء وظائف نصف وقت حتى  
 تستطيع الزوجة القيام الحسن على شئون بيتها وأولادها ..

إن تعاون المسلمين والملمات لإقامة مدنية مشرفة ظاهرة أمر ميسور ..  
ويحتاج ذلك إلى محو فكرة تحكير المرأة وجعلها متهمة حتى تثبت براءتها ..  
وهي فكرة تسيطر على بعض المحدثين في الدين وتجعل فتاواهم أقرب إلى اللغو منها إلى الصدق .

إن القول بأن المرأة هي التي أخرجت آدم من الجنة تزوير على الإسلام ، والزعم بأنها لا تزال تقوده إلى النار تزوير كذلك ..

والتصور الإسلامي كما أثبته القرآن الكريم : ﴿لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ﴾<sup>(١)</sup> .

إننى غيور على الأعراض كأشد المتزمتين ، ولكن الحفاظ على العرض لا يتم بعقلية السجان .

فالليون بعيد بين تكوين العقل والضمير بالعلم والتقوى وبين حبس الأجساد في قفص من حديد .

والإسلام قاد المرأة إلى المسجد لتسمع الدرس ، وتسجد لربها ، وبذلك صقل روحها وفكرها ، وفي المسجد كانت ترى الإمام وربما علقت على ملابسه!<sup>(٢)</sup> . وكانت ترى المدرس وربما ناقشت ما يقول ..

أما عقلية السجان فأساسها أن المرأة لا تُرى ولا ترى ، وإذا كان المسجد مظنة ذلك فلا ذهاب إلى المسجد! وهذا هو الإسلام في فلسفة السجان .

عندما آثر الناس السيارة والطبيارة على الخيل والبغال والحمير لم يكن ذلك تحكيراً للمواصلات الإسلامية الرديئة ، فما علاقة هذه المواصلات المهجورة بالإسلام؟ ..

وعندما يترك الناس التقاليد التي وضعتها عقلية السجان ، فهم لم يتركوا الإسلام قط ، وإنما تركوا أساليب بعض الناس في الحياة ..

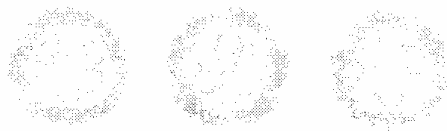
والحكم هو كتاب الله وسنة رسوله أولاً وأخراً .. والمشكلة تجيء من طريقة فهم البعض للنصوص والأثار ..

روى البخاري ومسلم وأحمد عن ابن عباس عن النبي ﷺ أنه قال : «اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها فقراء، واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء» .

(١) آل عمران : ١٩٥ .

(٢) روى البخاري أن امرأة نددت بثوب الإمام لأنه مشقوق!

ورواية أحمد في مسنده : «اطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها الأغنياء والنساء» .  
إن جماهير من المتصوفة اعتمدوا على الشق الأول من الحديث فحاربوا المال ،  
وحرقوا الغنى حتى طلت القرون الأخيرة على المسلمين وهم صعاليك الأرض ..  
وجماهير أخرى من قصار النظر والباع عدت الأنوثة لعنة ، وجعلت جمهور أهل  
النار من النساء ، فهن حبائل الشيطان وشباك المعاصي ..  
وهذا المنهج في فقه الأمور لا وزن له ، وأصحابه لا علم لهم لا بكتاب ولا سنة ..  
بين الإفراط والتفرط خط وسط نريد التعرف عليه والتزامه ، وهو خط لا يتطابق  
مع وضع المرأة الإسلامية في أغلب المجتمعات ، وكذلك لا يتطابق مع تقاليد الفرنجة  
التي تستمد من وثنية الرومان ومن فلسفة الإغريق ..  
إن أفلاطون في مدینته «الفاضلة» يجعل المرأة مشاعاً بين الآخرين ، فما تكون  
إذن المدينة الدنسة ..  
على أن عقلية السجان هي الأخرى لا تقيم أمة راقية الفكر زاكية القلب ..  
وتعاليم الإسلام الصحيحة هي الأمل في بناء عالم متراحم مصون؟ ..



## ٨٩. يرى البعض أن النقاب فريضة على المرأة، فما قيمة هذا الرأي؟

في العصر الأول وجدنا عمر بن الخطاب - وهو المشهور بغيرته - يولى على سوق المدينة الشفاء بنت عبدالله المخزومية قضاة الحسبة ، وهي وظيفة دينية تتطلب الخبرة والصرامة ..

وذكر ابن كثير في كتابه «البداية والنهاية» أن عبد الرحمن بن عوف ظل ثلاثة أيام يستشير النساء فيمن يخلف عمر بعد مقتله - من الستة المرشحين - فلم يبق رجل ولا امرأة يعتد برأيه إلا استشاره ..

كانت النساء تستشار! ولم لا وقد استشار النبي أم سلمة عندما تقاус الناس عن التحلل من عمرة الحديبية .

أما المرأة المسلمة في الأعصر الأخيرة فقد ماتت أدبياً وراء تقاليد جاهلية ليست من الدين حتى دهمتنا الحضارة الحديثة بمنازعها المادية ومسالكها الإباحية ، فلم يدر أهل الدين مايفعلون .. لقد طالعت في السيرة النبوية أحاديث تبرز المجتمع الأول في صورة أرحم وأرحب من الصورة التي يرسمها بعض الناس للمجتمع المسلم ، وهي صورة قاتمة موحشة .

روى مسلم في صحيحه أن جاراً فارسياً للنبي ﷺ كان طيب المرق ، فصنع لرسول الله - طعاماً - ثم جاء يدعوه فقال : وهذه - لعائشة - فقال الفارسي : لا فقال رسول الله ﷺ : لا! أى لا أذهب معك وحدي . فعاد يدعوه . فقال رسول الله ﷺ : وهذه .. قال : لا .. فقال رسول الله : لا .. ثم عاد يدعوه - للمرة الثالثة - فقال رسول الله : هذه! قال الفارسي : نعم . فقاما يتدافعان حتى أتيا منزله<sup>(١)</sup> ..

وروى البخاري أن أباً سعد الساعدي دعا النبي ﷺ لعرسه ، وأصحابه رضي الله عنهم ، مما صنع لهم طعاماً ولا قربه إليهم إلا امرأته أم سيد ، فقد بلت من

(١) ربما كان ذلك قبل نزول آية الحجاب ، لكن الحجاب خاص بأمهات المؤمنين ، كما قرر ذلك المحققون ويدو أن الفارسي المضيف كان قد أعد الطعام لواحد فقط ولذلك تخرج من قدوم ضيفين معاً .. ولم يدر أن طعام الاثنين يكفي ثلاثة ، وأن الرسول الكريم يريد إيناس زوجته على مائدة فارسية .

الليل ترات فى تور - إناء من حجارة - فلما فرغ النبى ﷺ أماشته له - أى هرسته بيدها - فسقته تحفه بذلك - وكانت امرأته خادمتهم يومئذ وهى عروس .  
وبديه أن ذلك الاختلاط المحدود تم فى إطار تعاليم الشريعة التى توجب على المرأة المحتشمة الكاملة ..

والحشمة المطلوبة ستر الجسد كله ما عدا الوجه والكفين .

وقد زعم البعض أن النقاب كان مصروباً على الوجه ، فلم يجد من المرأة شيء قط ..  
وهذا زعم مردود فقد قرأت نحو اثنى عشر حديثاً فى أصح كتب السنة تشير إلى أن النساء كن يكشفن وجوههن وأيديهن أمام النبى ﷺ ، فما أمر واحدة منهن بتغطية شيء من ذلك ، وكذلك كان أصحابه رضوان الله عليهم يفعلون ..  
ومع ذلك فإن ناسا لا فقه لهم ولا تقوى يسلقون السوافر بلسان حاد ، مع أنهن تامات الحشمة ، ويرون انسياقا مع أفكار غبية أن وجه المرأة ويديها وصوتها عورة! ..  
مات سعد بن خولة فى السنة العاشرة للهجرة وترك امرأته حاملا ، وشاء الله أن تضع قبل عدة الوفاة - قبل أربعة أشهر وعشرة أيام - فتركت المرأة إحدادها ، وتحملت الخطاب - اكتملت وتخضبت وتهيات - فلقيها رجل اسمه أبو السنابل ، وأنكر عليها ذلك وقال لها : لعلك تريدين الزواج؟ بعد أربعة أشهر وعشرين ! ..

قالت : فأتيت النبى ﷺ ، وذكرت له ما قيل .. فقال لها : قد حللت حين وضعت .. والقصة موجودة فى الصحيحين ومسند أحمد ، وهى كقصص وقعت فى آخر حياة رسول الله ﷺ ، ولا مساغ للزعم بأنها قبل الحجاب ..  
إن شيئاً آخر غير دين الإسلام يراد فرضه على الأمة الإسلامية ..

والذين يريدون ذلك يخضعون لدعاوى نفسية لا لشهاد علمية ..  
والشيء الوحيد الذى يذكرون هو التأسي بأمهات المؤمنين ، ونقول : لو كان التأسي بهن مطلوباً فى هذه القضية فلم تركه الرسول وصحابته ، ولم تركوا الوجوه مكشوفة دون اعتراض؟ .

والواقع أن تنظيم البيت النبوى خضع لظروف خاصة ، وقد صرخ القرآن بذلك عندما قال لزوجات الرسول : **﴿لَسْتُنَّ كَاحِدٍ مِّنَ النِّسَاءِ﴾**<sup>(١)</sup> ..

(١) الأحزاب : ٣٢ .

إن تحريم الزواج منهن بعده ﷺ ، ومضاعفة الشواب أو العقاب لهن ، تشريع خاص بهن ..

ومعروف أن البر والفاجر كانوا يطرون بباب النبي ﷺ ، كيف لا وهو محظ الرجال ومقصد الوفود من كل فح؟ ..

وفي بعض البدو جراءة على النظر والقول ، وبين الأعراب بقايا جاهلية في التطلع إلى النساء ، فكان من إعزاز الله لنبيه أن نزلت آية الحجاب في سورة الأحزاب تمنع الدخول عليهن بتة ، فلا يراهن أحد إلا ما استثنى الله عز وجل في قوله : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَلَا أَبْنَائِهِنَّ وَلَا إِخْوَانَهِنَّ وَلَا أَبْنَاءَ إِخْوَاتِهِنَّ وَلَا نِسَائِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكْتُ أَيْمَانَهِنَّ وَأَتَقِنَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾ (١) ..

وظاهر أن هذا التنظيم خاص بأمهات المؤمنين ، وأنه بعد نزوله رئي النساء المؤمنات مقاتلاته في حنين ، ورئي في مناسبات كثيرة في المسجد وغيره سافرات الوجه ، مما أنكر عليهن أحد ، ومن الناس من يحضر رؤية النساء للرجال والرجال للنساء مطلقاً . واستدل لرأيه بما روى من كراهية الرسول ﷺ أن يرى نساء عبد الله بن أم مكتوم ، ويرى ابن حجر أن ذلك كان لسبب خاص ، هو أن عبد الله أعمى لا يحسن تعهد ثيابه ، وستر بدنها كله ..

وهو تعليل اضطر إليه ابن حجر لما رأى الحديث يخالف الصلاح .

إن ابن حجر رد حديث «أفعاميوا وان أنتما» بطريقته الخاصة ، فتغاضى عن السند ، وتأنول المتن .. لكن ابن العربي رفض الحديث سندًا ومتناً! . وقال عن نبهان .. راوي هذا الحديث أنه مجهول .. ونبهان هذا كان خادمًا لأم سلمة رضي الله عنها ، ولم يعرف بين أهل العلم بشيء وحديثه إذا كان قد خالف ما رواه البخاري في رؤية عائشة للأحباش عند عرضهم الرياضي ، فهو قد خالف واقعة أخرى رواها مسلم أيضًا تتصل ببنت عم لابن أم مكتوم أمرها النبي ﷺ أن تقضي عدتها عنده ..

روى مسلم عن فاطمة بنت قيس أن زوجها عمرو بن حفص طلقها بتة - طلقة ثلاثة - فجاءت رسول الله فذكرت ذلك له ، فأمرها أن تعتمد في بيت «أم شريك» ثم قال : تلك امرأة يخشها أصحابي ، اعتمد عند ابن أم مكتوم ، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده ..

(١) الأحزاب : ٥٥



وفي رواية انتقلت إلى أم شريك - وهي امرأة غنية من الأنصار واسعة النفقه في سبيل الله ، ينزل عندها الضيفان - فقلت : سأفعل .. ثم بدار رسول الله أمر آخر ، فقال : لاتفعلي ، إن أم شريك امرأة كثيرة الضيفان ، فإني أكره أن يسقط خمارك ، أو ينكشف الثوب عن ساقيك فيرى القوم منك بعض ماتكرهين ، ولكن انتقلت إلى ابن عمك عبدالله بن أم مكتوم ، فإنك إذا وضعت خمارك لم يرك - الوضع الإنزال والكشف - فانتقلت إليه ، فقالت : فلما انقضت عدتي سمعت نداء المنادى : الصلاة جامعة فخرجت إلى المسجد ، فصليت مع رسول الله ، فلما قصى صلاته جلس على المنبر فقال : إني والله ما جمعتكم لرغبة ولا لريبة ، ولكن جمعتكم لأن تيمما الداري كان رجلاً ناصريًا فجاء وبائع وأسلم .. إلخ ..

قال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني :

وجه دلالة الحديث على أن الوجه ليس بعورة ظاهرة ، وذلك لأن النبي ﷺ أقر فاطمة بنت قيس على أن يراها الرجال وعليها الخمار (وهو غطاء الرأس) فدل هذا على أن الوجه منها ليس بالواجب ستة كما ستر رأسها ، ولكنه ﷺ خشى عليها أن يسقط الخمار عنها فيظهر منها ما هو محرم بالنص ، فأمرها عليه السلام بما هو الأحوط لها وهو الانتقال إلى دار ابن أم مكتوم الأعمى قال : «وهذه القصة وقعت في آخر حياته ﷺ لأن فاطمة بنت قيس ذكرت بعد انقضاء عدتها سمعت النبي ﷺ يحدث بحدث بحديث تيم الداري أنه جاء وأسلم ، وإسلام تيم كان سنة تسعة للهجرة ، فدل ذلك على تأخر القصة عن آية الحجاب ، فالحديث إذن نص كذلك على أن الوجه ليس بعورة» ..

في السنة العاشرة للهجرة ، وبعد نزول آية الحجاب بست سنين وقعت قصة «الختعمية» وهي امرأة جميلة الوجه جاءت إلى النبي ﷺ يوم النحر وهو في حجة الوداع تريد أن تستفتيه في شأن ما من مناسك الحج ..

قال الرواية : وكان الفضل بن العباس رديف النبي ﷺ ، فلقته جمال المرأة ، وقد حدث الفضل عن نفسه - كما روى أحمد في مسنده - «فكنت أنظر إليها .. فنظر النبي ﷺ فقلب وجهها ، حتى فعل ذلك ثلاثة وأنا لا أنتهي» ! .

وأصل هذه القصة ثابت في البخاري ومسلم وأبي داود والترمذى ، كانت المرأة وضيئه الوجه ، لم يرو أحد عن صاحب الرسالة صلوات الله عليه أنه زجرها عن

كشف وجهها ، أو اتهمها ببث الفتنة وقلة الحياء! . ولكن الملكين أكثر من الملك يريدون الاستدراك على المشرع الأعظم ، وإطلاق ألسنتهم في الناس ويريدون طى هذه السنن الصالحة ، وإبراز آثار منكرة تفيض أن المرأة تغطى عيناً وتبدى أخرى! .. أو تغطى جسدها كله من الوجه إلى القدم ، فلا يرى منها شيء ، ولا يسمع لها صوت ، لأن الصوت هو الآخر عوره!! ..

إن هذا الغلو أعقب - على امتداد القرون - آثاراً اجتماعية سيئة قتلت شخصية المرأة ، وإنسانيتها وأساعتها ولا تزال ترسى إلى الإسلام ..

يقول البعض : لا بأس أن تضع المرأة نقاباً على وجهها اقتداء بنساء الرسول ﷺ ..

نقول : ولا بأس أيضاً من تحريم الزواج على المرأة إذا مات زوجها امتداداً لهذه الأسوة ..

إننا نريد التزام خط إسلامي صحيح لا علاقة له بتبرج الغربيات ولا بهوان الشرقيات المسلمات وإهدار آدميتهن ..

إن الغضب لله على العين والرأس .. أما الغضب لتقاليد ملصقة بالوحى دخيلة عليه فشىء لا نكتثر له ، ولا نخشى أصحابه ..

قال لي صديق : إن الطريقة التي تعرض بها قضايا المرأة تخالف تقاليد قوية ومذاهب مستقرة ، وهذا يسىء إليك وقد يعوق آراء صالحة شرحتها للناس في ميادين أخرى ..

قلت : نصيحة مقدورة! .. وأحب أن أذكر لك ما عندي لتدرك ما هنالك .

إننى في هذه القضية وفي غيرها أرفض الأحاديث الم موضوعة والواهية ، ولا أحترم التقاليد التي تبني عليها .. إن العرف السائد يحكم عليه ولا يحتمل إليه ، والأساس المرعى هو كتاب الله وسنة رسوله ..

وإننى أعوذ بالله أن أكون قد خرجت عليهمما ، إن المتواتر يحكمنى وال الصحيح يلزمنى .. أما الرويات الأخرى فلا اكتتراث .

ومازالت أذكر أن رئيس جماعة إسلامية كتب مقالاً ضدى تحت عنوان «مدير المساجد يكذب رسول الله»!! ..

وقد اقشعر جلدى من التهمة ، فأنا أحد الأرقاء لجميل محمد ، الشاعرين بعظمته ، المتابعين لسيرته ، فكيف أكذبه!! ومحور المقال حديث منكر يقول إن المرأة لا ترى أحداً ولا يراها أحد ..

والذى يصدق هذا الكلام يجب أن يكذب المتواتر والصحيح فى قضايا المرأة كلها! وهذا مافعله البعض وأقام بعده تقاليد فرضها على الدين فرضا ، كيف احترام هذه التقاليد؟ ..  
وهناك آثار صحيحة السند ، شرحها البعض من زاوية خاصة ، ولهم ما مالوا إليه من فهم وإن كان معتلاً ، وليس لهم إلزام غيرهم .. فقوله تعالى :

﴿ لَا يَدِينَ زِيَّتْهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾<sup>(١)</sup>.

فسره أولئك بأن الزينة لا تظهر أبداً ، ولا يجوز إظهارها بتاتاً ، وإن الاستثناء هو لما يقع أحيانا من مجاذبة الريح للنقاب المضروب على الوجه ..  
إن كشف الوجه كان العادة السائدة ، وربما تنقبت بعض النساء ، ولم يحدث أن النبي ﷺ اعترض امرأة سافرة ، والسنن شاهد صدق على ذلك ، وكان مجتمع الصحابة قائماً على هذا الوضع دون تكبر ..

وتأمل فيما رواه الإمام أحمد في مسنده - والحديث صحيح - قال عن أبي أسماء أنه دخل على أبي ذر رضي الله عنه وهو بالربذة - أيام عثمان - وعنه امرأة سوداء مشعة ليس عليها أثر الحاسن ولا الخلوق - الطيب - فقال : ألا تنتظرون إلى ما تأمرني هذه السوideas؟ .. تأمرني أن آتى العراق ، فإذا أتيت العراق مالوا على بدنياهم .. وإن خليلي رضي الله عنه عهد إلى أن دون جسر جهنم طريقاً ذا دحض ومنزلة ، وإننا إن نأتي عليه وفي أحمالنا اقتدار آخرى أن ننجو من أن نأتي عليه ونحن موافقين ..

يعنى إذا كنا خفافاً في الدنيا قدرنا على النجاة من هذا الطريق الزلق ، أما إذا أورنا أحمالها وأنقلنا مأربها فسنهاوى .

وأبو ذر يشكوا امرأته لبعض صحبه ، لأنها تشير عليه بالارتحال إلى العراق ، وقد رأى الصحب المرأة ووصفوها بما قرأت ..

أعرف أن هناك من يرى أن المرأة لا يجوز أن يلمح شبحها في مكان! فما الذي يجعل هذا الكلام هو دين محمد ، إنه أمر بالغ السخف أن يرى أحد رأيا ثم يقول : هذا هو الدين ، لا دين غيره ..

نعم قد قال : هو وجهة نظر في فقه ما ورد من آثار .

ولا أحارب هذا ، وإنما أضم إلى الموضوع حقيقة أخرى ليست خاصة بالميدان النسائي ، وإنما تعم كل ميدان اختلفت فيه آراء المجتهدين ..

(١) النور : ٣١

هناك خلافات لا يضر بقوتها إلى قيام الساعة ، فليقنت من شاء في صلاة الفجر أو لا يقنت ، إن مذاهب المجتهدين هنا تترك آثاراً مهمة في مسيرة المجتمع .

لكن هناك من يرى أن الخمر والخسيش والأفيون سواء في الحرم ، وهناك من يفاؤت بينها ، بل هناك من يبيح بعضها! وقد شعر أولو الألباب أن الأم التي تقبل على المخدرات أسوأ حالا وأضعف إنتاجاً من الأم التي تشرب المسكرات ..

فهل يقبل من أتباع بعض المذاهب الفقهية القول بأن الإسلام يبيح كذا من المخدرات فلا تحربوا ما أحل الله؟ ..

لماذا لا يسكت من اعتنقوا وجهة نظر ما إذا كانت الأيام قد كشفت أن وجهة نظرهم سيئة؟ ..

ولماذا يريدون جعل ما يعتقدون ديناً لا يمس؟! ولحساب من هذا التعصب والحماس؟! الأمر كذلك في قضايا المرأة .. إن ترددها على المساجد وتزودها بالعلم سنة يساندها التواتر ..

ثم نبتت وجهة نظر أخرى فحرم عليها الذهاب إلى المساجد ، وحظر عليهم التعلم .. وهذه الوجهة لا تعدو أن تكون فهما ردئاً لأثر ما أو تباعاً أعمى لحديث موضوع .. ثم انهار العالم الإسلامي كله ، وأصبح رجاله ونساؤه أمثلة مزرية للتخلف ، فإذا جاء من يعيد الكرامة الأدبية والعقلية للمرأة . ويعيد الأمة إلى معالم سلفها الأول . قيل له : لا! ..

والدليل؟ فقه مغشوش! أو نقل مريض ، أو رأى امرئ يريد التقدم بين يدي الله ورسوله ليجعل من سلوكه وإدراكه النهج الذي يفرض على الكتاب والسنة لا نهج غيره ..

إننا نؤكد أن النصوص على العين والرأس ، وأن الخلاف الفقهي وجهات نظر تخضع للموازنة والترجيح ولا قداسة لإحداها ، وأن من حق المسلمين في أي بلد أن يدعوا رأياً تبين من تطبيقه أنه حطهم في الداخل وأزرى بهم في الخارج ..

ولا يوصف أبداً ترك هذا الرأي بأنه ترك للدين ، بل إن أغلب ما يشيع بين المسلمين في المجال الإنساني مخالف للدين ، وليس وراءه اتباع محترم ..

من أجل ذلك كله أرفض عرض الإسلام في هذا العصر على أنه نقاب ، أو أنه رفض لشهادة المرأة وعملها فيما تصلح له ، أو رفض لقيادتها السيارة مثلاً ، ورفض لاضطلاعها ببعض تطبيقاتها مع تأكيدي أن عمل المرأة في الأسرة يصدر كل أعمالها الأخرى ويرسمها ..

## ٩٠ يرى البعض أن هناك مملكة في عالم الغيب تكون من الأقطاب والأوتاد. إلخ تؤثر في عالم الشهادة فما قيمة هذا الرأي؟ وما مصادر المعرفة في هذه القضايا وأمثالها؟

العلم الذي يتلقاه الناس ويحظى بينهم بالقبول نوعان : دينى ومدنى ، وكل منهما مصادره المحترمة بين أهله ، وحدوده التي يقرها خبراؤه ، والراسخون فيه والعلوم المدنية متروكة للاجتهداد المطلق وأساسها الملاحظة والتجربة والاستقراء ، ولما كانت هذه العلوم متصلة بشئون الدنيا ، فإن دائرتها ليست وقفًا على جنس من الأجناس أو عصر من الأعصار ، والسياق العالمي فيها يجري دون توقف! ..

وقد أفهمنا المقصود - صلوات الله عليه - أننا في هذا الضرب من المعرفة الإنسانية أحرار حرية تامة فقال : «أنت أعلم بشئون دنياكم...» .

وليت العقل الإسلامي انطلق في هذا الميدان يبتدع ويكتشف ، ويأتى بالعجبات والغرائب كما صنعت عقول أخرى ..

إنه لا يقييد في حركته هنا إلا بالحقائق التي يستقر الناس عليها . وينتهون إليها ، وليس للوحى الإلهى دخل في بحوثه الكيماوية أو كشوفه الفلكية أو إنتاجه الصناعى ... إلخ .

أما العلوم الدينية ب أساسها العتيد ، النقل عن الله ورسوله ، وتستمد مكانتها من قيمة النقل ، وصحة المعنى ولذلك قال العلماء : الإسناد من الدين ، ولو لاه لقال من شاء ماشاء .

ولا يمكن اعتقاد شيء ما دينا إذا كان ضعيف الصلة بالله ورسوله أو منقطعها! وتتفاوت قيم الثبوت تفاوتاً شاسعاً بين التواتر المقطوع به وأخبار الآحاد المعللة التي يرفضها البعض ، أو التي يترخص البعض في قبولها عندما تتعلق بفضائل ، أو بمناقب الرجال ..

على أن ما استقر عليه الأمر في دوائر التشريع أن الأحاديث الضعيفة ليست مصدراً لحكم شرعى عملى ، وأن القضاة والمفتين فى حل من التقيد بها دون تكبر ولا تأثير ..

فإذا لم يكن ثمت سند من نص دينى قوى أو ضعيف ، فلا مجال للزعم بأن  
لله فى هذا الأمر توجيهًا خاصاً ..

للناس أن يقولوا ما يقولون من عند أنفسهم ، ولكن لا مكان لإعطاء كلامهم  
حالة معينة توهם بأن لهذا الكلام صلة بالدين ..

إننى أثبت هذه المقدمة وبين يدى نقل طويل قرأته لإمام من أئمة التصوف  
المعاصر تحت عنوان : «مراتب أهل الغيب» مailyi :

للصوفية - بحسب مراتب الأذواق والكشف والمقامات ، مؤيدة بمفاهيم الآيات  
والآثار - أقوال شتى فى مراتب السادة (أهل الباطن) المعروفين عندهم باسم (أهل  
الغيب) أو (أهل الديوان) وتتلخص هذه الصورة تقريرياً فى الآتى :

- ١ - الغوث الأعظم ، والفرد الجامع ، الذى هو قدم النبي ﷺ ومجاله الروحى حول العرش .
- ٢ - ثم الإمامان ، وهما وزيرا القطب عن يمينه وشماله ، ومجالهما الروحى فى طرفى  
الفرش (الفرش بالفاء ، ما دون العرش بالعين) .
- ٣ - ثم الأوتاد ، وهم الأقطاب الأربع الكبار ، ومجالهم الروحى : الجهات الكونية الأربع .
- ٤ - ثم الأبدال السبعة ، ومجالهم الروحى : السبع الطياب ..
- ٥ - ثم النقباء الاثنا عشر ، ومجالهم الروحى : البروج السماوية الاثنا عشر ..
- ٦ - ثم النجباء السبعون ، وهم أهل الخلوة والمليقات ، ومجالهم الروحى : الأفلاك وال مجرات ..
- ٧ - ثم الأخيار وهم الحواريون وأهل المعارج وعددهم بين الثلاثين والثلاثمائة ، ومجالهم  
الروحى : أقطار الأفق الأعلى ، وأصحاب هذه المقامات السبعة هم الأقطاب .
- ٨ - ثم المفردون ، وهم الأولياء المختارون من صالحى الأمة ، ولا عدد يحصرهم ،  
ومجالهم الروحى الأفق الأدنى . وأقطار المدن والقرى ..
- ٩ - ثم الصالحون ، وهم أتقياء الأمة وهم درجات شتى ، ومجالاتهم الروحية  
متعددة ، ثم إن لكل صاحب مقام من هذه المقامات خلفاء وعرفاء ، فإذا خلا  
المقام انتقل إليه الخليفة ، ثم ارتفع العريف إلى رتبة الخليفة ، واختير من المستوى  
الثانى من هو أهل للعرفة ، وهكذا ..

وقد تختلف هذه الصورة عند بعض السادة فى التسميات والأعداد وترتيب  
المستويات وكلها صحيح فى ذاته معمل بدلله (كما قدمنا) وهو راجع إلى اختلاف

نسب المقامات وإفاضات الكشوف لكن ما ذكرناه هنا هو الأوثق عندنا ، والله أعلم .  
وعندنا أيضاً أن كل مستوى من هذه المستويات محفوف بأرواح كل من سبق أن  
شغله من أهل الله السابقين وعلى هذا فإن شاغله من الأحياء يعتبر مثلاً للأرواح  
التي سبقته ، إلى هذا المقام ، فهي تحوطه ، ومنها يستمد الكثير من السر والإفاضة .  
وكما أرجعنا أقدام الأقطاب الأربع الكبار إلى نظام أهل الملأ الأعلى باعتباره  
مرجع النظام الكوني كله ، والتناسب الراهن بينه وبين العالم الأرضي حقيقة مسلمة  
فكذلك . مقام الإمامين أحدهما مستغرق في (الجلال) على قدم (مالك النار) ومن  
هنا صبح مقام (الكمال) للغوث الأعظم ، جامعاً فيه بين الجمال والجلال ..

ثم نجد مقام الإمامين عند أهل الكشف مثلاً ، هما مقاماً : آدم وإدريس ، ثم  
إلياس والخضر ، ومن شاء الله من أهل النبوات ، ثم من على أقدامهم من الربانيين  
مشهورين أو مستورين ، وكان على مقام الإمامين السعیدان : سيد الأوس والخزرج ،  
والسعیدان : ابن المسيب وابن جبير ، والصاحبان الفقهيان : أبو يوسف ومحمد بن  
الحسن ، والشيخان الحدثان : البخاري ومسلم وهكذا ..

ويجتمع (أهل الديوان) وهو كبار أصحاب الوظائف الغيبية ، أرواحاً  
وهيولاً ، في المعاهد الثلاثة المقدسة : الحرم المكي ، والحرم النبوى ، وبيت  
المقدس ، ثم في أماكن مقدسة أخرى يكشف عنها لأهل القلوب ، على توقيت  
وترتب دقين ، فليس في الغيب فوضى ، ولا تجمد وعدم ، ولا انفصال الغريب  
المفصل المعالم !!! هـ .

قرأت هذا الوصف للكون وحركات عالم الغيب والشهادة ثم تسائلت عن هذا اللون  
من المعرفة : أهو مادى ألتمس أدلة من علم الكون والحياة والطبيعة والكيمياء؟ ..  
وكان الجواب السريع : لا .. فإن علماء الكون والحياة لا يقررون من هذا الكلام حرفاً ..  
أهو دينى نلتمس أدلة من الكتاب الكريم والسنة المطهرة؟ .

وراجعت سور القرآن كلها ، فلم أجده لهذا الكلام شاهداً ، وأخذت أتذكر ما  
أعرف من السنن التي رواها البخاري ومسلم والترمذى وأبو داود والنسائى وابن  
ماجه وابن حنبل .. إلخ ، فلم أجده لهذا الكلام شاهداً ..

قلت : هل هذا الكلام رأى فقهى يستند إلى أثر ضعيف عند الناس قوى عند  
صاحبها! .. إن هذه الآراء وجدت في علومنا ، ألا ترى الأحناف يحكمون بنقض

وضوء من يقهقه في الصلاة اعتماداً على أثر أخذوا به ، والشافعية يشترطون أربعين صلاة الجمعة اعتماداً على حديث لين؟ . إن أصحاب هذه المذاهب معروفون لدينا وقد يخطئهم غيرهم في هذه الآراء ، وعلى كل حال فإن من ذهب إليها لا يتغىب لها ولا يظن أنها الصواب الذي لا صواب وراءه ، ولا يصفها بتاتاً بأنها حقائق مستيقنة! .. لكن الأستاذ الكاتب - عفا الله عنه - لا يعتمد فيما كتب على مرويات قوية أو ضعيفة ، ومع ذلك فهو يتهم من يعارضه بالجهل ويوصيه بأن يمسك جهله على نفسه وحدها ، وإنما فهو سيقول هرطقة أو شقشقة ، أو هنبقة أو فيهقة باسم الدين المظلوم .. هكذا يقول! ..

عجبًا ، هل إذا أنكرت اجتماع أهل الديوان من أصحاب الوظائف الغيبية ، في مكة أو المدينة أو القدس - قبل احتلالها أو بعده - أتعرض لهذه التهم؟ .. لماذا؟ شيء لم يقله الله ولا رسوله ، بل شيء نجزم أن أصحاب رسول الله ماتوا وهم لا يعرفون عنه شيئاً ، يعتبر إنكاره هرطقة وهنبقة؟ لماذا؟

هل لأى إنسان يقوم الليل ويصوم النهار أن يقول لجماهير المسلمين كلاماً لا يعرفونه في مراجع دينهم ، وي Lolزونهم باعتناقه؟ ولا فهم جهال؟ .. ذاك ما نرفضه جملة وتفصيلاً ..

بل إن الذى نوصى الجماهير به أن يضعوا على كتاب الله وسنة رسوله .. وأن يحكموا ما عداه إلى ما ورد وثبت .. فمن أتى لهم بشيء من عند نفسه ردوا عليه .. وليس للخواطر أو الإلهامات أو الرؤى أو الخيالات أى موقع من مصادر التشريع . لقد قرر علم الفلك حقائق معروفة عن حركات الأرض حول نفسها وحول الشمس ، فإذا جاء رجل يحلف أنه لا خلاف بيننا على أن الله يؤتى فضله من يشاء ، وأنه فضل بعض الأنبياء على بعض ، وبعض الأمكنة والأزمنة على البعض .. إلخ .. لكن من أين تعرف هذه التفضيلات ومداها؟ ..

الذى نقرره قاطعين أن الشارع وحده مصدر هذه المعرفة ..

ونحن من الكتاب والسنّة نعرف أن المؤمن ينظر بنور الله وقد قال الله تعالى :  
﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتَكُمْ كِفْلِينِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ﴾ (١) ..

(1) الحديد : ٢٨ .

لكن ليس من النظر بنور الله أن نفتح أبواب الرجم بالغيب لكل إنسان مهما اجتهد في عبادته وتقواه ، ليقول في دين الله كلاما لا برهان له به إلا المعاناة الخاصة والكشف الذاتي ..

إن قسم السمعيات من ديننا يشمل الأمور الغيبية التي لا تعرف إلا عن طريق المقصوم ، فالصراط والميزان ، وثواب القبر وعقابه ، وشئون الملأ الأعلى ، وبعض الأوصاف الإلهية ، كل أولئك لا ينفرد العقل بإدراكه ، ولا سبيل للبشر إليه إلا بتوقيف من الشارع نفسه ..

فإذا جاء امرؤ فزعم أن حملة العرش الثمانية تحتهم ستة عشر ملكا ، ثم اثنان وثلاثون ملكا .. وهكذا متواليات هندسية قلنا له : من أين جئت بهذا الكلام؟ ..

ومن حقنا أن نقول له هذا ! .. بل إننا نجرم في حق ديننا إذا لم نقل له : من أين جئت بهذا الكلام؟ ..

فإذا لم يذكر آية من كتاب ، ولا أحاديث مقبولة عن رسول الله وجب أن نحول هذه الزيادات وأن نرفض تلك الإضافات .

والمقامات الكبرى التي شرحها الأستاذ محمد زكي إبراهيم ، وتحدث فيها حديثه المدون في مجلة المسلم عن الملائكة والأقطاب هي إقحام لحملة من المعلومات الغريبة على قسم السمعيات في ديننا ، دون أن يكون لهذه المعلومات الدخيلة أى إسناد من كتاب أو سنة ..

وقد هدد من ينكرها بأنه « عند أهل الحق معوق عن السلوك ، مؤخر عن الوصول ، معرض للسلب والاستدراج » !.

بل قال إن إنكارها « موطئ لما قد يكون به سوء الخاتمة والعياذ بالله ، لأنه حكم على مجهول لا يقين عليه لغير العالم به فيسلم له » !! ..

ونقول دون تردد : هذا باطل ، فقد انتهى الوحي ، ولا نسلم لبشر أن يزيد في حقائق الدين ، بل إن الزيادة في هذا الباب لا تقل خطأً عن وضع الأحاديث على رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، ومن حق المسلمين في المشارق والمغارب أن ينادوا : هذا وحي من عند الله فيقبل وهذا لغو من عند الناس فيرفض .

ثم إنه في باب السمعيات لا تقبل الروايات المعتلة ، ولا الأسانيد والمتون المختلفة ، لقد ذكر السيوطي في كتابه « الإتقان » أن هناك ثلاثة أقوال في ألفاظ

القرآن ، إنها من عند محمد (كذا)! وإنها من عند جبريل! .. وإنها كالمعنى من عند الله ..

وإيراد هذا الكلام ضرب من الجهل رفضه المسلمين أجمعون ، فالقرآن ألفاظ ومعانى من عند الله ، ولكن السيوطى حاطب ليل وجماع للحق والباطل دون تحيص ، ونحن لا نأخذ ديننا بهذه الطريقة البلاهة ..

وإننى أتعجب : لماذا يريد بعض إخواننا أن يقرن التصوف بهذه المبتدعات والغرائب المنكورة؟! إن التصوف عند رجاله الأوائل طريق تربية نفسية صالحة ، وتدريب على مراقبة الله ومشاهدته فيما نفعل ونترك ..

وي يكن تسميته على الأخلاق الدينية ، لأن تراثه المنتقى لا يخرج على هذا الإطار وقد كان أبي رحمة الله صوفيا من أتباع الشيخ أبي خليل ، فما عرفته إلا كادحاً يتقوى الله في رزقه ، ويقرأ كتابه في دكانه ، ويعايش الناس على الأخوة السمحاء ، ولا يعرف شيئاً بعد ذلك من هذه الخيالات .

أخشى إذا حرص صوفية العصر على التشبيث بغير الكتاب والسنة أن يجذبوا على التصوف جملة وتفصيلاً ، فيحتاج من أصله ..

ولهذه المناسبة نذكر ما لهجت به الألسنة أخيراً من تفسير الدكتور عبد الحليم محمود لأوائل سورة النجم .

يقول الله تعالى واصفاً الوحي النازل على نبيه محمد عليه الصلاة والسلام :

﴿عَلِمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى﴾<sup>(٥)</sup> ذُو مَرَّةٍ فَاسْتَوَى<sup>(٦)</sup> وَهُوَ بِالْأَفْقِ الْأَعْلَى<sup>(٧)</sup> ثُمَّ دَنَّا فَتَدَلَّى<sup>(٨)</sup> فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى﴾<sup>(٩)</sup> فمن هو شديد القوى الذي استوى بالأفق ثم اقترب من الرسول فعلم ما تعلم؟ ..

في سورة التكوير يذكر هذا المعنى بأسلوب آخر ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾<sup>(١٠)</sup> ذي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ﴾<sup>(١١)</sup> .. إلى أن قال : ﴿وَلَقَدْ رَأَهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِينِ﴾<sup>(١٢)</sup> ..

وفي سورة الشعراء يصاغ هذا المعنى نفسه في قالب آخر : ﴿وَإِنَّهُ لَتَزْرِيلُ ربِّ الْعَالَمَيْنَ﴾<sup>(١٣)</sup> نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ<sup>(١٤)</sup> عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ﴾<sup>(١٥)</sup> ..

(١) النجم : ٩ - ٥.

(٢) التكوير : ٢٣.

(٢) التكوير : ٢٠ ، ١٩.

(٤) الشعراء : ١٩٤ - ١٩٣.

وظاهر من هذه الآيات كلها أن الموصوف بالقوة ، البدى بالافق ، النازل على قلب الرسول الأمين هو ملك الوحى ، جبريل لا غير ..

لكن الدكتور عبد الحليم محمود عفا الله عنه لوى عنق الآيات من أوائل النجم ، وجعل الذى دنا فتدلى ، هو الله - سبحانه وتعالى .

وهو خطأ مبين ، وينبغي عند تفسير آية مانزلت فى موضوعها آيات أخرى وأحاديث متعددة الروايات ألا نحصر أنفسنا داخل آية واحدة ، ورواية واحدة ، ثم نتعسف القول ، خصوصاً عندما يتصل الأمر بذى الجلال والإكرام .

وحب رسول الله ﷺ لا يشفع فى هذا الخطأ ..

لقد اعتمد الدكتور الفاضل فى رأيه على حديث للبخارى أخرجه من روایة شريك بن أبي نمر عن أنس بن مالك ، وهذه الرواية مجرحة ، قال النووي فى شرحه لمسلم : قد جاء من روایة شريك فى هذا الحديث أوهام أنكرها عليه العلماء وقد نبه مسلم على ذلك بقوله : قدم وأخر وزاد ونقص !! يعني في الرواية التي أوردها البخارى عنه ..

وهذه الرواية المتکرة تصرح بأن الإسراء قبلبعثة ! وأن القصة كلها رؤية منام !  
 وأن رب العزة هو الذى دنا فتدلى !

ونقل القاضى عياض إنكار أهل العلم لهذه الرواية ، قال النووي : وهذا الذى قاله القاضى عياض قاله غيره ..

وقال الحافظ عبد الحق فى كتابه «الجمع بين الصحيحين» بعد ذكر هذه الرواية عن أنس - التى أثبتهما البخارى - قد زاد فيها شريك زيادة مجهولة وأتى فيها بألفاظ غير معروفة .

هذه هي الرواية التي اعتمد عليها الدكتور عبد الحليم فى تفسيره الذى دافع عنه بحرارة وأثبته فى رسالته التي نشرها مجمع البحوث ، وهو تفسير لا يقبل بتاتا ! ..  
ولا أدرى لم تلقى الأحكام الخطيرة بهذه الطريقة المستغربة ؟ ولم لا نعود إلى كتبنا الأولى نستعين منها الرشد ؟ ..

## ٩١. لم حرم الإسلام لحوماً معينة، وهل لذلك حكمة؟

بين العباد وربهم عقود تتصل بحقوقه جل شأنه ، أو تتناول علاقة بعضهم البعض ، وقد تتناول علاقاتهم بالكون المسخر لهم ، والأحياء التي ذللها لمنافعهم .. وقد أمر المؤمنين برعاية هذه العقود والإحساس بحرمتها : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُهُودِ أَحْلَتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يَتْلَى عَلَيْكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

وما يتلى عليهم أربعة أنواع على الإجمال ، وعشرة على التفصيل ذكرت في قوله تعالى :

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنَقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ﴾<sup>(٢)</sup>.

والتحريم مشروع هنا لمصالح الناس ، والحفظ على صحتهم ، ولا يقال : إن الناس تأكل الخبائث ولا يصيبها ضرر ظاهر ، أو أن الجماهير تشرب الخمر والدخان والمخدرات ويتأخر اعتلالها ، أو تكون وعكاتها خفيفة ، إن هذا الكلام مردود ، إذ إن التحقيق العلمي أثبت أخطار هذه السموم ، وإذا كان البعض ينجو منها فلأسباب غير مطردة .. والواجب أن تتنزه الجماهير عن أكل هذه المحرمات ، فرارا من بلاء الدنيا وعذاب الآخرة ..

أول هذه المحرمات «الميتة» وهي الحيوانات أو الطيور التي تموت حتف أنها ، ويفعل أن يكون هلاكها لمرض باطن بها ، وليس الأسماك التي تموت بعد خروجها من الماء من صنف الميتة ، بل هي لحم حلال ..

ثم الدم ، أي المسفوح الذي يسيل من عروق الذبيحة ، لا يجوز تجميده وطبخه . ولحم الخنزير لقدرته واحتواه على جراثيم وديدان خبيثة! ولحم الخنزير محظور في الأديان الأولى كما هو واضح في تعاليم العهد القديم ، وقد أباحه «بولس» ولا ندرى لماذا؟ مع أن شرائع العهد القديم ملزمة للنصارى ..

. (٢) المائدة : ٣.

. (١) المائدة : ١.

وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ، وَهَذَا تَحْرِيمٌ تَعْبُدُ مَحْضًا ، وَالْمَقْصُودُ قَطْعُ دَابِرِ الْوَثْنِيَّةِ وَمَا يَتِي إِلَيْهَا بِصَلَةٍ ! فَمَا ذِبْحٌ مَقْتُرُنًا بِاسْمِ صَنْمٍ أَوْ بِأَيِّ اسْمٍ أَخْرَى غَيْرِ اسْمِ اللَّهِ حَرَمٌ أَكْلُهُ ..

وَالْأَصْلُ فِي الذِّبْحِ أَنْ يَكُونَ بِاسْمِ اللَّهِ الَّذِي سَخَرَ وَأَبَاهَ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ﴾<sup>(۱)</sup> ، ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرْ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ﴾<sup>(۲)</sup> ..

وَيُرَى فِرِيقٌ مِنَ الْفَقَهَاءِ أَنَّ ذِكْرَ الْاسْمِ الْكَرِيمِ مُسْتَحْبٌ وَلَيْسَ فَرِضاً ، فَذِكْرُ اللَّهِ مُسْتَكِنٌ فِي قَلْبِ كُلِّ مُسْلِمٍ وَإِنْ لَمْ يَجْرِ عَلَى لِسَانِهِ ، وَإِنَّمَا يُوصَفُ الْمَذْبُوحُ بِأَنَّهُ فِسْقٌ إِذَا ذُكِرَ عَلَيْهِ غَيْرُ اسْمِ اللَّهِ ، وَقَدْ اعْتَمَدَ هُؤُلَاءِ فِي فَهْمِهِمْ عَلَى سُنْنَ وَارْدَةٍ !

وَهُنَا قَضِيَّةٌ أُخْرَى : هَلْ ذَبَائِحُ أَهْلِ الْكِتَابِ بِاسْمِ الصَّلِيبِ أَوْ بِاسْمِ الْكِنِيسَةِ تَنْدَرُجٌ فِي هَذَا التَّحْرِيمِ ، وَتَعْدُ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ؟ يُرَى ذَلِكَ جَمِيعُ الْفَقَهَاءِ .

وَمِنْ رِجَالِ الْمَذَاهِبِ مَنْ يَخْصُّ الْعُمُومَ هُنَّا بِإِبَااحَةِ طَعَامِ أَهْلِ الْكِتَابِ الَّتِي قَرَرْتَ فِي آيَةِ أُخْرَى ، وَهُوَ اسْتِدَالَلُّ قدْ يَقْبِلُ ، وَإِنْ كَنْتَ أَعْفَ أَكْلَ مِنْ ذَبِيحةٍ عَلَى هَذَا النَّحْوِ ! وَلَكُنِّي لَا أُعِيبُ الْأَكْلَيْنَ ..

وَمِنْ أَنْوَاعِ الْمِيَتَةِ الْمُحْرَمَةِ «الْمَنْخَنَقَةُ» وَهِيَ الَّتِي شَنِقَتْ نُفُسُهَا أَوْ شَنِقَهَا غَيْرُهَا بِأَنَّ لَفَ حِبْلَهَا حَوْلَ عَنْقِهَا حَتَّى طَاحَتْ .

وَ«الْمَوْقَنَةُ» وَهِيَ الَّتِي ظَلَتْ تَضَرِبُ حَتَّى هَلَكَتْ سَوَاءً كَانَ بَعْصًا أَوْ بِمَا أَشْبَهَ بِالْعَصَمِ ..

وَ«الْمُتَرْدِيَّةُ» وَهِيَ الَّتِي هُوَتْ مِنْ مَكَانٍ عَالٍ ، أَوْ دَاخَلَ حَفْرَةً ، فَفَقَدَتْ حَيَاتَهَا ..

وَ«الْنَّطِيحَةُ» وَهِيَ الَّتِي مَاتَتْ فِي صَرَاعٍ مَعَ حَيْوانًا أَخْرَى ظَلَ يَنْطِحُهَا حَتَّى أَهْلَكَهَا .

«وَمَا أَكَلَ السَّبْعُ» الَّتِي عَدَّا عَلَيْهَا وَحْشٌ مُفْتَرِسٌ فَأَعْطَبَهَا ، إِذَا أَدْرَكَ الْمَرءَ بِهِمْمَةٍ مِنْ هَذِهِ الْخَمْسَةِ الْأُخْرَى ، وَلَا تَزَالْ بَهَا حَيَاةً ، فَذَبَحَهَا حَتَّى سَالَ مِنْهَا الدَّمُ ، جَازَ أَكْلَهَا ، مَادَمَ قَدْ رَأَى أَنَّ ذِبْحَهُ هُوَ الَّذِي أَجْهَزَ عَلَيْهَا ..

أَمَّا «مَا ذِبْحٌ عَلَى النَّصْبِ» فَهُوَ مِنْ قَبِيلِ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ، وَالنَّصْبُ شَانِصٌ يَقِيمُهُ النَّاسُ لِمَعْنَى يَتَوَاضَعُونَ عَلَيْهِ ، كَالنَّصْبُ التَّذَكَارِيُّ لِلشَّهَدَاءِ ، أَوْ لِلْجَنْدِيِّ الْمَجْهُولِ مَثَلاً ..

وَالذِّبْحُ عِنْدَ نَصْبِ قَائِمٍ أَوْ ضَرِيحٍ يَزَارُ نَوْعًا مِنَ الْوَثْنِيَّةِ يَأْبَاهُ الْإِسْلَامُ ، وَتَحْرِمُ بِهِ الذِّبْحَةُ ..

(۱) الأنعام : ۱۲۱ .

(۲) الأنعام : ۱۸۸ .

إِنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ هُوَ الَّذِي سَخَرَ لِبْنِي آدَمَ بَعْضَ مَخْلوقَاتِهِ مِنْهَا  
 ﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعْبَرَةً نُسْقِيْكُمْ مَمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعٌ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا  
 تَأْكُلُونَ﴾<sup>(١)</sup> ، ﴿الَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِتَرْكُبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ..  
 وللنباتيين رأى فى ترك اللحوم كلها لا تقرهم الأديان عليه ، ولا أعرف شريعة  
 سماوية حظرت ذبح الحيوان ..

ومadam الله هو الذى أحل فينبغي التزام الأسلوب الذى قرره فى الارتفاع بهذه  
 الذبائح ورفض ما عداه .

والمحرمات التى أحصيناها هنا تكرر ذكرها فى أربعة مواضع من القرآن الكريم على  
 طريق القصر والحصر ، مما يجعلنا نعد ما ورد من نهى عن أكل غيرها من قبل  
 الكراهة ، وفي ذلك خلاف فقهى معروف ..

وقد أطال صاحب النار فى التعليق على تحريم كل ذى ناب من السباع وكل ذى  
 مخلب من الطير ، واقترب من مذهب مالك رضى الله عنه ، ولا ننحى أنفسنا فى  
 هذا الميدان ، وإنما يلفت النظر إلى أن نبى الإسلام عليه الصلاة والسلام قد بعث  
 بتحليل الطيبات وتحريم الخبائث! ونحن نجزم بأن ما نص الشارع على تحريمه فهو من  
 الخبائث .. فما الرأى فيما لم يتناوله الكتاب بنص؟ ..

يقول الشيخ محمد رشيد رضا : «مالا نص فى الكتاب على حله أو حرمته  
 قسمان : طيب حلال ، وخبيث حرام . وهل العبرة فى التمييز بينهما ذوق أصحاب  
 الطعام السليمة ، أو يعمل كل أنس بحسب ذوقهم؟ كل من الوجهين محتمل ..  
 والموافق لحكمة التحريم الثانى ، وهو أنه يحرم على كل أحد أن يأكل ما تستحبه  
 نفسه وتعافه ، لأنه يضره ولا يصلح لتغذيته . ولذلك قال بعض الحكماء : ما أكلته  
 وأنت تشتهيه فقد أكلته ، وما أكلته وأنت لا تشتهيه فقد أكلك! ..»

ونحن نرى أن الاستعانة بعلم «التغذية» وما وصل إليه الأخصائيون فى علوم  
 الأحياء مطلوبة ، ولعل ذلك يميز الخبيث من الطيب .. على أننا نرفض كل احتيال  
 على إهمال النص ، فإن الإسلام حرم الخنزير مثلاً لوساخته وحمل لحمه لمصادر البلاء!  
 فإذا جاء اليوم من يقول : إنه ربّى خنازير معينة على مراج حسنة واتخذ ضمانات لإبقاء  
 لحمها من مصادر العلل ، لم نقبل قوله ، ولم نستبع الحرام! .. إن ذلك يشبه ما

(١) المؤمنون : ٢١ . ٧٩ . (٢)

تزعمه شركات التبغ من أن «الفلتر» الذي تضعه في سجائرها يمنع القطران من تلوث الرئة .. ما أغنانا عن هذا كله ، وفي الحال الكثير الميسور مايغنى عن هذه الحيل ..

ولا يجوز تعذيب الحيوان عند ذبحه ، وأفضل طرق التذكية ما ينحف على الحيوان خروج روحه ، وقد رأى فقهاؤنا القدامى أن يكون الذبح بقطع الحلقوم والمريء والودجين - عرقان على صفتى العنق - أو أكثر ذلك ، لتنتم تنقية البدن من الدم الكائن فيه! يقول صاحب المنار : «إن هذا لتحكم فى الطب والشرع بغير بينة ، ولو كان الأمر كذلك لما أحل الصيد الذى يأتي به الجارح ميتاً» ..

ثم يقول : «وإنى أعتقد أن النبي ﷺ لو اطلع على طريقة للتذكية أسهل على الحيوان ، ولا ضرر فيها كالذكية بالكهرباء» (!) إن صع هذا الوصف لفضلها على الذبح ، لأن قاعدة شريعته أنه لا يحرم على الناس إلا ما فيه ضرر لأنفسهم أو لغيرهم من الأحياء ..

ولا أعرف الطريقة التى يومئ إليها الشيخ رشيد! وقد عرفت أن مصانع اللحوم البقرية تضرب البهيمة قبل ذبحها ضربة تخدر أعصابها ، ثم تقطع الرأس ، وتقضى فى تهيئة اللحم لأكله ، قد تكون الصدمة التى تذهب بإحساس البهيمة ولا تذهب بحياتها مشبهة للمخدر الذى يتناوله المريض قبل جراحة يجريها الأطباء ولا شيء فى ذلك بداهة ..

بيد أن أعداداً من الغربيين والشرقين يخنقون الطيور ، أو يجهزون على حياتها بوسائل همجية أقسى من الذبح ، وإن كانوا يعيرون الذبح! وذلك متأباًه الشريعة الإسلامية .

ذلك ، وقد عطف القرآن الكريم على الطيبات المباحة مثل لحوم الصيد ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أَحْلَّ لَهُمْ قُلْ أَحْلَّ لَكُمُ الطَّيَّابَاتُ وَمَا عَلِمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلَّبِينَ تُعَلَّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلِمْتُمُ اللَّهُ فَكُلُّوا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَادْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ (١) .

والصيد كما يكون بالكلاب المدرية والبزارة والصقور يكون بالأسلحة الفاتكة ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَلُوَّنَكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَاهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مِنْ يَخْافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ (٢) .

وفي عصرنا هذا اختفت الرماح والسيف لتحل محلها الأسلحة النارية التي تقتل الصيد أو تصيبه بجرح مجده ، وعند إدراكه حيا ينبغي أن يذبح الذبح الشرعى المعهود ، وإلا فإن موته بأى أداة من أدوات الصيد السابقة يعتبر ذكاوة له ..

(١) المائدة : ٤ .

(٢) المائدة : ٩٤ .

وليس الصيد مسلاة لطلاب اللهو وهوا قتل الحيوان ، بل هو مصدر من مصادر التغذية التي كان الناس ، ولا يزالون في بعض البيئات يحتاجون إليها ..

والصائد يذكر اسم الله عندما يرسل كلبه ، أو يطلق رصاصه ، وروى ابن جرير : «إذا أرسلت جوارحك فقل باسم الله ، وإن نسيت فلا حرج ، أى إن عدم الذكر لا يحرم الصيد» ..

وروى البخاري أن قوماً قالوا : يا رسول الله ، إن قوماً يأتوننا باللحم لا ندرى ! ذكروا اسم الله عليه أم لا ؟ فقال : سمواً عليه أنتم وكلوا .. قال : وكانوا حديثى عهد بکفر ..

تابعت عن كثب النقاش الحاد الذي دار حول ذبائح أهل الكتاب وغيرهم من الأمم ؛ وكان الناس يطلبون رأيي فأقول في قلة اكتتراث : من شاء أكلها مهما كانت طريقة ذبحها ، ومن شاء تركها ، واستعراض عنها بما يحب ! .. وألح على بعض الإخوة أن أدللي برأيي في القضية .. فلم أرأبأساً من نقل وجهات النظر فيها مع تعليق لا بد من إثباته ..

يقول الشيخ عبدالله بن زيد رئيس المحاكم الشرعية بدولة قطر : «كل ذبيحة من حيوان ، أو دجاج تجلب إلى الناس وهي مجهرولة ، لا يعلم من ذبحها ولا كيف ذبحها ، فإنها تدرج في عموم الحديث الذي رواه البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنهم قالوا : يا رسول الله إن قوماً حديثى عهد بجاهلية يأتوننا باللحم ، لا ندرى ! ذكروا اسم الله عليه أم لا ؟ فقال : «سموا الله أنتم وكلوا» ..

وقد أباح القرآن ذبائح أهل الكتاب بدون قيد ولا شرط ، وما سكت القرآن عن تحريم فهو حلال لقول رسول الله ﷺ : «إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدوداً فلاتعدوها وحرم أشياء فلاتنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم، غير نسيان، فلا تبحثوا عنها ..» قد يقال : إننا نعلم بيقين أن من أهل الكتاب من يذبح باسم الصليب ، أو من يخنق الطيور ، أو من يهوى بثقل على أم رأس الحيوان فيقتله ، فكيف نطعم شيئاً من ذلك؟ ..

قلت للسائل : هذا بحث قديم ، وقد اختلف الفقهاء فيه ، فمنهم من أدرج هذه الصور المحكية تحت عنوان «ما أهل لغير الله به» أو تحت عنوان (المنحرفة) أو تحت عنوان «الموقوذة» .. واستثنيناها من ذبائح أهل الكتاب المباحة .. ومن الفقهاء من جعلها من ذبائح أهل الكتاب المباحة بالنص ، واستثنيناها من المحرمات السابقة ، وقال : الله أعلم - إذ أباح أطعمة لهم - ما يقولون وما يفعلون .. من هؤلاء الفقهاء مالك رحمه الله فقد جاء في «المدونة» أنه سئل عما ذبحوه للكنيسة أو غيرها ، فقال أكره ذلك ولا أحرمها !

إن الله أباح لنا ذبائحهم وقد علم ما يفعلونه . وقال القاضى ابن العربي المالكى فى كتابه «أحكام القرآن» عند تفسير قوله تعالى : ﴿أَحِلَّ لَكُمُ الطَّيَّابَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حَلٌّ لَّكُمْ﴾<sup>(١)</sup> .. قال : وسئلتن عن النصارى يقتل عنق الدجاجة ثم يطبخها هل يجوز أن نأكل معه منها ؟ فقلت : نعم كلوا منها ، فإنها طعام أحبائهم ورهبانهم ، وإن لم تكن هذه الطريقة ذكاة عندنا .. ولكن الله أباح لنا طعامهم مطلقاً ..

الخلاف الفقهى قديم كما نرى ، والأساس الشرعى لكل مذهب قائم ، من شاء تبع هذا فأكل ولا حرج ومن شاء تبع هذا فامتنع ولا حرج .. ولا أشتغل بمزيد من عرض الأدلة المقابلة لا تأييداً ولا تنفيذاً ، فوراء هذه القضية أمر آخر يتصل بالسلوك الإسلامى العام ، أو يتصل بحاضر المسلمين ومستقبلهم لماذا يستورد المسلمون هذه الذبائح من أنعام وطيور ؟ .. لماذا عجزوا عن تدميتها وتكثيرها فى بلادهم ؟ هل تربية الأبقار والدجاج تحتاج إلى أخصائين فى علوم الذرة ؟ وعندما تصاب قدرات المسلمين بالشلل فى مجال الشروء الزراعية والحيوانية فهل ينتظر لهم تفوق أو نجاح فى الميادين الأخرى ، برأً وبحراً وجواً؟ إن الحماس فى عالم الجدل مرض عفن إذا صحبه برود فى عالم الإنتاج .. وقد رأيت التدين التقليدى يتسم بهذه الخاصة المزعجة ، قصور فى فهم أو فى عرض وجهات النظر المختلفة ، ثم تراشق بالتهم ، وتبادل لسوء الظن .. فإذا طلب الإيمان ضرورة اكتفاء الأمة بمواردها ، واستغنائها عن سواها تبخر الحماس ، وخلا الميدان .. لست من هوا التغلغل فى الفروع الفقهية ، فإن أصول العقيدة والأخلاق والتشريع تهمنى وتستغرق وقتى . وما أنظر فى الأمور الفرعية إلا بقدر ما أجمع به الشمل وأمنع الفرقة وأقصى المتزمتين والمعلولين عن أماكن الصدارة ..

إن حاجة المسلمين إلى القمح لصنع الرغيف ، أو إلى الدواء لعلاج العلل ، أو إلى اللحوم ميتة أو حية شيء - فى نظرى يهدى عقائدهم ذاتها ، و يجعلهم يعيشون عالة على أهل الأرض ..

فهل نوجه قدرتنا على الكلام والاعتراض إلى عمل إيجابى ؟ أم تبقى مهمة بعض المتدلين الطعن فى الدواء ؛ لأنه ذائب فى «الكحول» ورفض اللحم المستورد لأن ذكاءه موضع ريبة ؟ . ثم ينتهى دورهم ! .. إننى أقدر النية الحسنة لكل من شارك فى هذا البحث ، ولكن الطريق لما يهدى بعد لعمل جاد تتحرك به أمة كسول ! .

. (١) المائدة : ٥



## ٩٢. هل توجد صحوة إسلامية معاصرة؟ وما أبعادها؟

لست بعيداً عن هذا الميدان ، بل أحسبنى واحداً من الكادحين فى جنباته . لقد تلقيت العلم على مجاهدين ذوى صلابة ، ثم قمت بتعليم شباب سبقونى سبقاً بعيداً في إحراز الرضوان الأعلى ، لأنهم ماتوا شهداء في سبيل الله ..

إنى لست بيدي صحوة الإسلام فى هذه الأيام ، وصافحت بحرارة وحب رجالاً يقاتلون عن بقایا الإسلام فى «الفلبين» على شواطئ الهدى ، ورجالاً آخرين يحرسون مواريث الإسلام على شواطئ الأطلسى .. وبين الشاطئين المتبعدين قامت مدارس تجاهد بالقلم وكتائب تجاهد بالسلاح ، تذود الغزوين الثقافى والعسكري عن أراضٍ فيحاء نام ساستها حيناً من الدهر ، فدفعوا ثمن نومهم ذلاً فادحاً واستعماراً فاضحاً ..

إن الصحوة الإسلامية حقيقة قائمة! ولكن الإعداد لسحقها وتبدیدها حقيقة أبرز للعين وأرهب للنفس ..

والمستشرقون الأوربيون يعرفون طبيعة الإسلام ، ويرصدون تاريخه القديم والحديث بعيينى ذئب جائع وتدبر قول المستشرق الألماني «باول شمتر» في كتابه «الإسلام قوة الغد العالمية» الذي صدر من نصف قرن تقريباً : «إن انتفاضة العالم الإسلامي صوت نذير لأوروبا وهتف يجوب آفاقها ، يدعوها إلى التجمع والتساند لمواجهة العملاق الذي بدأ يصحو» ..

ويقول : «إن قوة القرآن في جمع شمل المسلمين لم يصبها الوهن! ولم تفلح الأحداث الكثيرة في زعزعة ثقتهم به .. وإن الروح الإسلامية مازالت تسيطر على تفكير القادة وعواطفهم . وستظل كذلك مادامت الشعوب الإسلامية قد ربطت مصيرها بتعاليم الإسلام ، واعتقدت أنه الرباط الجامع بين أجناسها المختلفة» ..

إن هذا القول القديم الجديد يكشف ما وراءه من إعداد لضرب الإسلام غيلة أو جهرة ، ويفرض علينا المزيد من الخذر واليقظة ..

والحق أن الصحوة الإسلامية المعاصرة تكتنفها أخطار هائلة ، يشارك في صنعها مبشرون ومستشرقون وساسة وعسكريون وأدباء وإعلاميون ، وملاحدة وكتابيون ، ومصارحون ومداهنوں وأناس غرباء وأناس من جلدنا ..

ولست أخاف أولئك كلهم يوم يكون قادة الصحة الإسلامية من معدن إسلامي صاف يجددون سيرة سلفنا الأول فيعملون بعقل مفتوح وقلوبهم ترنو إلى الله وحده .. لقد كادت الدعوة الإسلامية تعلن إفلاسها منذ قرنين تقريباً ، بل لقد تركت الميدان خالياً لشئ الملل والنحل تنشر الخرافة وتعلى راية الباطل .. ثم بدت تباشير صبح جديد وتيقظت الثقافة الإسلامية من سباتها تدافع بقوة وتهدى لغد أفضل .. وأريد أن أقدم للصالحين الجدد بعض ما أفادت من تجارب حتى يتذنبوا النكسات ، وحتى لا يقدموا أرض الإسلام غنيمة باردة للمتربيسين من كل لون .. إننى أشعر بازداج حين أرى المجاهدين فى قطر ما يبدعون العمل من الصفر ، غير منتفعين بما حدث لإخوانهم فى قطر مجاور ، بل حين تبدأ جماعة ما العمل غير منتفعة بما وقع لزميلتها فى القطر نفسه من بضع سنين .. إنهم يلدغون من جحر واحد مرتين ، أو أكثر دون وعي ..

ماتقول فى مدير يبدأ العمل فى شركة مضطربة دون أن يدرس أسباب الاضطراب ومسالك المديرين من قبله ، وأسرار فشلهم أو توقفهم؟ ألا يستحق التأديب؟ .. إن خسائر جسيمة أصابت الدعوة الإسلامية من هذه القيادات الذاهلة ..

ولا يقبل فى هذا المجال اعتذار بحسن النية ، ولا تنجوا الأمم المسترسلة وراء هذه القيادات ، وإذا كان الجهل بقوانين البشر لا ينجى من اللائمة ، فإن الجهل بسنن القدر أسوأ عقبى ، ومن هنا رأينا الحساب شديداً للمنهزمين فى أحد! قيل لهم دون مواربة لما سألوا عن سر هزيمتهم ﴿قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنفُسِكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

ويوجد عاملون في الحقل الإسلامي يظنون أنفسهم فوق المسائلة ، لعل ذلك ببركة الوضوء والصلوة! ..

والذى أراه أن القوم يعانون علا نفسيه ، وأنه لا بركة هنالك بل فوضى! .. ولأترك هذا التعليق العابر إلى أخطاء لها جذور في ماضينا الطويل ..

كان الأدباء قد يلتزمون السجع في مقالاتهم ، ومرت بالأدب العربي عصور احتبس فيها داخل هذه القيود اللغوية .

والالتزام السجع يتم على حساب المعنى غالباً ، فلن تجد فكراً عميقاً ولا أداء مناسباً سهلاً ولا معالجة خصبة ثرة لمختلف القضايا والموضوعات ، بل إن السجعة قد تخلق

(١) آل عمران: ١٦٥ .



المعنى ، ومن الطرائف في هذا أن أحد الولاة قال للقاضي : أيها القاضى بقم ، قد عزلناك فقم ! فقال الرجل المعزول : والله ما عزلتني ولكن عزلتني القافية ! ..

ولم يأخذ الأدب العربي طريقه صعداً إلا بعد ما تخلص من القافية أو السجع ..

وما حدث في ميدان الأدب حدث مثله في ميدان الدين . فقد مرت بال المسلمين عصور طوال أصبح فيها فقه الفروع عمود الدين وسنامه وذروة أمره ! أو أصبح البحث في صور العبادات وأشكالها هو الشغل الشاغل للخاصة وال العامة ..

وتصور الدهماء أن إتقان المراسيم شارة الكمال وسلم الارتقاء ووسيلة القبول عند الله ..

وعلم الفقه جزء له مكانته في الثقافة الإسلامية لكن مكانته تجلى بعد علوم العقيدة والأخلاق ..

إتقان مذهب فقهى في الفروع العملية شيء حسن ، ولكن هذا الاتفاق لا يعني قليلاً ولا كثيراً عن مهاد الأخلاق والعقائد الذي لا بد منه أولاً وأخراً ..

ربما اختلف الفقهاء : أيقراً المصلى وراء إمامه أم لا ؟ بيد أنهم متفقون على أن الخشوع روح الصلاة ، وأن من فقد هذا الخشوع فقدت صلاته قيمتها ، سواء قرأ أم صمت ..

ومع ذلك فقد استفحلاً الغلو في قيمة أفعال الصلاة استفحلاً مزق شمل الأمة ، فإذا الصلاة الواحدة تتعقد لها أربع جماعات في الأزهر الشريف واحدة للأحناف ، وثانية للشافعية ، وثالثة للمالكية رابعة للحنابلة ، لأن صلاة مقلد لا تصلح وراء مقلد آخر ! .. وكان ذلك الانقسام يقع في الحرم المكي نفسه حتى أدركت المسلمين رحمة الله ففضلت هذه الجماعات كلها ، وصلى الكل وراء إمام واحد ..

إن توسيع المساحة التي يعمل فيها فقه الفروع تم على حساب تضييق المساحة التي تعمل فيها التربية الدينية ، وتحول فيها العقيدة إلى قوى روحية وملكات نفسية ..

وتصور رجلاً منح جنبيها ليعيش به فاشترى بنصفه مياه غازية ومعدنية ، وبالنصف الباقى لديه سكرراً وشايأ ، ووجه ما باقى بعدها للخبز واللحوم والبقول والفاواكه .. إلخ .. إن هذا رجل سيقتله فقر الدم يوماً ..

وقد لاحظت أن مصابنا شديد في الأنشطة العقلية والخلقية بسبب هذا العوج .. وحسب كثير من المتدلين .. أن التشتبث بعض المراسيم العبادية الثانوية يغطي هذا التصور وهياه ..

وكلت أرجو أن تنتقد الجماعات الإسلامية من هذا الاعتلال .. فسأعنى أن بعضها غرق إلى الأذقان في البحوث الفقهية وما تشعب عنها من خلاف وما بني عليها من أوهام كبار ..

إن حكم تحريم الذهب على النساء كما يرى البعض يساوى - وقد يرجح - تحرير أفغانستان من الشيوعية! وضبط الفرجة المستحبة بين قدمي المصلى يكاد يبلغ مجلس الأمن! وتحليل الموسيقى يشبه الكفر أو دونه الكفر ..

لقد ذكرنى هذا الخلل الردىء بما كنت أقرأ في كتب التاريخ .. قال الراوى : دخل فلان على الخليفة ، وتحدث معه بأغلظ القول .. قال : فضيمنت على ثيابى مخافة أن يصيبني دمه! ..

إننى عجبت لهذه المخالفة ، مصرع رجل شجاع ، ويتم أولاده ليس هو المذور .. المذور أن تبتل ملابس الراوى بدم القتيل .. لأن الدم نجس؟ أم لأن ثمن غسله باهظ؟ إن توارث هذا الفكر سقوط عقلى وخلقى معا ، وأهل هذا الفكر لا يصلحون لشىء فى دنيا الناس ..

إننى ميال إلى إغلاق باب الاجتهاد في فقه العبادات ، وإبقاء حق الاختيار ، أو مايسمى بالاجتهاد الانتقائى ، نأخذ ما تدعونا إليه الحاجة وندع ما عداه ، من الثروة الطائلة التي آلت إلينا ..

والذى يدفعنى إلى ذلك أن وجود الرأى فى كثير من القضايا تكاد تستوعب الصور العقلية ، أو الشئء وضده معا ، خذ مثلا إماماة المرأة فى الصلاة ، يرفضها فقهاء مطلقا ويجزىها البعض مطلقا ، ويرى الشافعى جوازها للنساء خاصة .. ولمس المرأة؟ ينقض الوضوء مطلقا ، ولا ينقضه بتة ، وقال مالك : النقض وعدمه مقرون بطلب اللذة من اللامس!

إماماة الفاسق؟ ردتها بعض الفقهاء بإطلاق ، وأجازها قوم بإطلاق ، وفصل آخرون متسائلين : هل فسقه بتأويل أم بتبرج؟ هل فسقه قطعى؟ أم ظنى؟ ومع تغير الجواب يتغير الحكم ..

ليت شعرى ما نصنع نحن بعد ذلك إلا الموازنة والترجيح؟ وإذا انتهى أحد إلى رأى فهل له إلزم الآخرين به ومؤاخذتهم على تركه؟ لا ..

و قبل ذلك كله وبعده هل هذه الأحكام تسبق في الترتيب إيحاءات العقيدة ،  
ومقررات الأخلاق ، وضوابط التربية؟ لا .

إن الذي يكره مسلما لأنه لا يضع يديه تحت رقبته في الصلاة ، أو لأنه يقنت  
في الفجر مثلا ، رجل منحرف ضعيف الخلق ..

وإنقانه للصلاحة على النحو الذي يألف لا يمحو عنه هذه الوصمة فالخطأ الفقهى  
مأجور ، أما الخطأ الخلقي فهو إثم ، وهذه الأخطاء الخلقية من وراء الفتوح الرهيبة  
التي تسلل منها الغزو الاستعماري وفتكت بنا ..

أحسست غضباً شديداً وأنا أسمع مفتيا في إحدى الإذاعات يجيب عن سؤال  
وجه إليه : هل يجوز إخراج زكاة الفطر نقوداً؟ قال المفتى : لا يجوز ، ومن أخرجهها  
نقداً وجب عليه أن يعيد إخراجها شعيراً أو قمحاً ، واستتلى : إن هذا التصرف  
بدعة ، ومن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد عليه ..

و خيل إلىَّ من غضب المفتى أنه لو وجد أبا حنيفة لأمسك بخناقه وأخمد  
أنفاسه لأن هذا الإمام يرى إخراج الزكاة مما هو أدنى للفقراء نقداً كان أم حبواً ..  
وأغلب المسلمين يتبع هذا الرأي ، فلماذا نحرجهم؟! .. ولماذا نرى فهمنا هو  
وحده الدين؟ .. لم ضيق الأفق .. وقطع ما أمر الله به أن يوصل؟ .. إن المتوقعين  
في نطاق الأحكام الفقهية المحدودة يسيئون أكثر مما يحسنون ..

وحدث في إحدى الكليات أن أقبل العميد على جمع من الطلاب كانوا جلوساً  
على بعض مقاعد الحديقة وخف الكل إلى استقبال أستاذهم وقوفاً ، إلا واحداً ظل  
على كرسيه لم يتحرك ، زاعماً أن ما فعل هو السنة ! ..

قلت : إن الرسول ﷺ قال للأوس لما جاء زعيمهم سعد بن معاذ : قوموا إلى  
سيدكم! والطلاب الذين قاموا مرحبين بعميدهم أقرب إلى الفطرة والسنة والأدب  
من هذا الطالب ، وهو يسىء إلى الإسلام بهذا المسلك .

قال لي أحدهم : إنه طالب محافظ يربى لحيته! قلت : تربية اللحية من سن  
الفطرة ، وتربية النفس من أركان الإيمان ، وماذا عليه لو أحسن الشكل والموضوع؟ ..

إن الاهتمام بالشكل أول مراحل التقليد ، فالطفل عندما يرى أباً وهو يصلى  
يحفظ حركات جسمه ركوعاً وسجوداً ، ويبدأ محاكاته فيها .. أما مشاعر الخشوع

ومعنى الكلمات فهو لا يراها ، ولا يحسن تقليدتها ، لعله يبلغ ذلك مستقبلا  
بالدراسة والتجربة والمعاناة ..

والأم الطفلة هي التي تبرع في تقليد الشكل وتفصله فصلا تماماً عما ارتبط به من  
معان ، فهي في ميدان الأدب تحسن السجع والجناس أكثر مما تعمق الفكرة وت Sidd النظرة ،  
وهي في ميدان الدين تصحي بوحدة الأمة في سبيل إخفاء البسملة أو الجهر بها ..

وسلفنا الأول كان أرفع كثيراً جداً من هذا المستوى ، ولذلك خدم رسالته ويبلغ دعوته ..

هل من الصحوة الإسلامية أن يهمل البعض التفوق الصناعي مدنياً كان  
أو عسكرياً لانشغاله بحكم الصلاة في النعال ، وجواز دخول المساجد بها؟ هذا  
السلوك إغماء عقلي وهو ديني ، ولا يوصف أبدا بالخير ..

ثم - أيصنع العقل الغربي السيارة ونشريها نحن لنكتب عليها «عين الحسود  
فيها عود! .. أو كايدة الأعداء»! ..

إن آية يقظة إنسانية إنما تنهض بداعا وختاما على حدة العقل ، وسناء القلب ،  
والإسلام إنما تنهض العرب وحلق بهم في الأوج لأنه أنعش هذه الملوكات الإنسانية  
وأطلقها تسعى ، والصحوة الإسلامية الحاضرة ينبغي أن ترسم الخطأ الأولى لا أن  
تبع خلوفا ظلموا دينهم وأنفسهم على سواء ..

هل نستقدم خباء ليعلمونا نظافة البيوت والمدن؟! .. هل نستقدم خباء ليعلمونا  
الهدوء والنظام والسير في الشوارع برتبة وكيسة؟! .. هل نستقدم خباء ليعلمونا أن  
التزوير في أداء الشهادات وإجراء الانتخابات ضرب من الوثنية؟! .. هل نستقدم  
خباء ليعلمونا كيف ندفع الكفاءات إلى الأمام ونرد التافهين إلى الوراء؟! ..  
إن هناك أبجديات في الفطرة الإسلامية لا ندرى لماذا ننساها؟! ولن تتم صحوة  
إلا عندما نفتح بها أولا ..

قال لي صديق عالم في «الجيولوجيا» : إنني قلق الآن أمامنا عشرات السنين  
حتى نطوي مسافة التخلف الحضاري بيننا وبين من سبقونا في ميادين الذرة  
والفضاء والطاقة وغيرها! .. ودعم الحق مئوس منه بالوسائل البدائية ..

قلت : إنني أؤمن بعون الله .. ثم استتبعت أقول لنفسي ولكل مهتم بأمر دينه :  
إن العون الأعلى يظفر به الصاحون بين السكاري! فلنجدتهد في ترشيد صحوتنا  
المعاصرة حتى تؤتي جناها ..

## ٩٣. ما مكانت العمل والعلم في الإسلام؟ وهل هما قاصران على العمل العبادي والعلم الديني؟

الإسلام هو الوحي النازل على محمد ﷺ ليوجه به الحياة إلى ربها ، ويهدى الناس كافة إلى الصراط المستقيم .. أى إنه حقائق مقررة أولاً ثم أساليب متعددة في البلاغ والعرض ، والحماية والدفاع ..

لنفرض أن صاحب فلسفة ما اقتتنع بأن مالديه ينفع العالم .. إنه ابتداء يشرح ما عنده ويطبقه في ذات نفسه ، ثم ينتقل إلى تفهيم الآخرين بكل وسائل الفهم ، ويحتاط ضد المعدين والمعوينين بكل أسباب المقاومة ..

وقد مضى الإسلام على هذا النهج منذ بدأ مسيرته ، أو منذ استمع نبيه إلى صوت الوحي : ﴿اَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (٢) اَفَرَأَ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (٣) الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنِ (٤) عَلِمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾<sup>(١)</sup> ..

إن العلم هنا من شقين ، علم بحقائق الوحي ، وعلم بطرق غرسه ، وذود الأذى عنه! ..

في الفلسفات المادية المعتادة يسير العلمان معًا سيرًا لا يتسم بأى تناقض! .. فالشيوعية تسوى بين رجل الإعلام الذى يعرض مبادئها فى الصحف المحلية والهيئات الدولية ، وبين رجل الفضاء الذى يستكشف الكون ، ويستخدم الأقمار الصناعية فى الكر والفر والظفر فى حرب الكواكب! ..

كلا الرجلين يؤدى واجبه نحو مبدئه ، وكلا العلمين يعمل للأخر ويعانقه .. إننا نضرب هذا المثل ليعلم السذج من المسلمين أن تالى القرآن الكريم فى الإذاعة يعرض نوعاً من المعرفة الدينية ، وأن الذى يشرف على توجيهه صاروخ فى الفضاء كى يدافع عن هذه المعرفة لا يقل مكانة عن القارئ المرتل ، وقد يكون - بصدق نيته - أولى بالله منه ! ..

---

(١) العلق : ١ - ٥ .

إنه هو الآخر يمثل علمًا لابد منه ، ما يحيى العلم الأول إلا به ، فالإيمان أساس  
والجهاد حارس .

والواقع أن الثقافة الإسلامية منذ نشأتها شعبت أصولها وفروعها ، وتشعب  
العمل الذي يقوم به المسلمين فرادي وجماعات ، وليس في تاريخ هذه الثقافة علم  
ديني بعيد عن الحياة ، وعلم مدنى بعيد عن الدين ، ولم يقع انقسام العلم إلى  
ديني ومدنى إلا في عصور السقوط والاضمحلال ..

وبديه أن تكون علوم الشريعة أول مظاهر الحركة العلمية في الإسلام ، فنشأت  
علوم القرآن والسنة والفقه والأخلاق والتربية ، ولا يجرؤ أحد على إنكار ما في  
القرآن الكريم والسنة المطهرة من خصوصية فكرية ، ومنابع غزيرة للفكر والوجدان  
والسلوك ، إنهم مهاد جليل لحضارة إنسانية ذكية رحمة ..

ثم صاحب ذلك ميلاد العلوم العربية من نحو وصرف ومعان وبيان وبديع ،  
وازدهر الأدب والبحث في فلسفة اللغة وأسرار البلاغة وألفت القواميس ،  
وأصبحت الدراسات الأدبية واللغوية جزءاً أصيلاً من عمل المعاهد الدينية ..

ونشطت الدراسة الفلسفية - التي تحولت في عصرنا إلى علوم إنسانية - فلم  
تبق في أرض الله أثراء من معرفة إلا استقدمها العرب ، وتتوفروا على فهمها  
وتقوم مسارها ..

ومع نضج الفكر الإسلامي ظهرت علوم الكون والحياة مستهدفة بمنطق الملاحظة  
والتجربة - وهو منطق قرآنى المنبت - فكانت علوم الرياضة من حساب وجبر ، وعلوم  
الطبيعة والكيمياء ، والفلك! ..

ويكاد المنصفون من مؤرخي الحضارة يجمعون على أن المسلمين هم أولو الفضل  
على النهضة الأوربية ، وأنهم السبب المباشر في عصر الإحياء ..

وقد كان من وراء الانتصارات العسكرية الإسلامية - إلى ما قبل بضعة قرون -  
تفوق علمي وصناعي ، هو الذي أعاد على فتح «القدسية» وحصار «فينما»  
وقف الزحف الصليبي .

ويرى المحققون أن الحرب التي نشب بين العلم والدين في أوروبا ، قد أشعلتها الكنيسة  
عن عمد لأنها رأت أن الاتجاه العلمي للمبتكر الناشط هو أثر الزحف الإسلامي الناجح ،  
وأن العلماء الباحثين هم - طابور - خامس للجهاد الإسلامي القديم .

ييد أن هذا كله تلاشى مع خمول المسلمين الأخير ، وانطفاء جذورهم ، وانتشار الجهل العام فى ربوعهم ، وفهم كثير منهم أن العلم لا يتجاوز دراسة الوضوء والصلوة والمواريث! وأن ما وراء ذلك من أدب وفن وكشف وذكاء نوع من الفضول . وقد دفعوا ثمن ذلك الخطأ سوادا صبغ الوجوه وأخزى النفوس ، وجعل بلادهم بين الأطلسي والهادى مسرحا لاستعمار أنانى ظلوم ، أكل دينهم ودنياهم على سواء ..

ومن الغرائب أن بعض الفتية المستغلين بالدين لا يزالون صرعي هذا الغلط الفاحش ، وأن المتسببن منهم إلى كليات عملية أو مدنية يصدرون عن الدراسات المكتوبة عليهم ويقولون : ندرس علوم الدين ..

ويحكم! وهل يقوم الدين إلا بالعلوم التي فيها تزهدون؟ .  
وكما لا يقوم إلا بها ، فهو ما يحسن فهمه إلا في ضوئها .

من هؤلاء الفتية من أمضى عدة سنوات فى كليات الهندسة أو التجارة أو غيرها ، ورأى أن يضحي بالسنوات التي قضتها ويلتحق بإحدى الجامعات الإسلامية ..

واقتطف هذه الفقرات من رسالة كتبها إلى أحد هم يقول فيها : « .. يؤتلى ألمًا شديداً ، ويعتصر قلبي حزناً تعدد الأهواء ، وإعجاب كل ذي رأى برأيه! وقد دعوت الله أن يلهمنى الحق ويهدىنى الطريق القوم ويوفقنى إلى الالتحاق بالجامعة الإسلامية فقد علمت من قراءتى للإمام الشافعى «أن العلم ما كان قال حدثنا ، وأخبرنا ، وغير ذلك وساوس شياطين! ولذلك فإننى أرغب فى التعلم الدينى المنهجى! والله يوفقك لمساعدتى» .

وقد رق قلبي لصاحب الرسالة ، وحاولت إلحاقه بكلية الشريعة فى دولة قطر ، ولكن التعليمات القانونية لم تسمح ! ..

ولابد من وعى الكلمة المنسوبة للإمام الشافعى - إن صحت - فالمراد منها أن شئون العبادات لا مجال فيها للأراء الشخصية ، وإنما تأخذ العبادات من النقول الثابتة عن المعموم ..

وقضايا العبادات قطرة من بحر فى سلوك المسلمين وشئونهم العلمية ، ولا دخل للروايات فى موضوعات العلوم الأخرى ..

وقد تأملت في سيرة نفر من خريجي الجامعات الإسلامية فكدت أیأس من جدواها ، هذا رجل يحمل حملة شعواء على الأضحة ، قال لى أحد مستمعيه : لكن لا توجد في هذا البلد أضحة .. قلت : كلام سمعه لا يعرف غيره فأفرغه بيننا ..

وفي افتتاح مسجد بباريس ، وفي أثناء التقاط صور تذكارية للحفل قام واحد من هؤلاء في حالة تشنج ، يذكر أن التصوير الشمسي حرام! ..

فقال له أحد الحضور : ذلك رأيك! وما أكثر الفقهاء الذين يخالفونك ، إنك توقف سير الدعوة الإسلامية في باريس بهذا التعصب الضيق لرأي ما ، فهل تريد التضحية بالدين كله من أجل وجهة نظر لك أو لأناس قاصرين خلفك؟ ..

قلت في نفسي : ما أتعس حظ الإسلام ، إذا كان المتحدثون باسمه لا يعرفون العلم الخادم له أو المبين عنه .. إلا بعض المرويات ، وبعض الأفهام ..

عندما عرض عفريت من الجن على سليمان أن يأتيه بعرش بلقيس من اليمن إلى فلسطين قبل أن يقوم من مقامه .. ﴿قَالَ الَّذِي عِنْهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَأَهُ مُسْتَقْرًا عِنْهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي﴾<sup>(١)</sup>.

ما أحوج المسلمين إلى رجال أوتوا علم هذا الكتاب .. أم أن هؤلاء الرجال خشوا سوء الاستقبال عندنا ، فحطوا رحالهم في أوروبا وأمريكا؟ ..

ليس للعلم ولا للعمل صورة واحدة صالحة ، أو ميدان واحد مقبول .. فإن الله أمر المسلمين أن يفعلوا الخير ﴿وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾<sup>(٢)</sup> وكلفهم مع فعله أن يدعوا الآخرين إليه ﴿وَلْتَكُنْ مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ﴾<sup>(٣)</sup> فهل للخير المطلوب شكل واحد؟ لا يرى إلا في الصلاة والصيام؟ ..

إن صنوف الشر لا تخصى ، وصنوف الخير لا تخصى! وما يحشده البشر لتحصيل الخير أو الشر لا يخصى ، وللوسائل حكم الغايات ..

والحق أن العمل الصالح - الذي هو صنو الإيمان - هو كل سلوك يترجم عن نية حسنة وغاية شريفة ، وقد يكون فلاحة أو صناعة أو إدارة ، وقد يكون سفراً أو إقامة ، وقد يكون قتالاً أو سلاماً .. إنه مسلك غير محدود لباعث واحد هو حب الخير ، وطلب الإصلاح ..

(٣) آل عمران: ١٠٤ .

(٢) الحج: ٧٧ .

(١) النمل: ٤٠ .

﴿ ... فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾<sup>(٤٨)</sup> وَالَّذِينَ كَذَبُوا  
بِآيَاتِنَا يَمْسُهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُدُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

وقد سمي القرآن الكريم تجويد الصناعات الحربية - لدعم الحق بداعه - سماها  
 عملاً صالحًا ، فقال عن نبي الله داود : ﴿ .. وَأَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ ﴾<sup>(٢)</sup> أَنْ أَعْمَلْ سَابِعَاتٍ  
 وَقَدْرٌ فِي السَّرْدِ وَأَعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾<sup>(٣)</sup> .

وجعل كل تعب يعانيه المجاهدون ، وكل بذل يتتكلفونه عملاً صالحًا ﴿ ذلك  
 بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَّاً وَلَا نَصَبًّا وَلَا مَخْمَصَةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطْئُونَ مَوْطِئًا يَغْيِظُ  
 الْكُفَّارَ وَلَا يَنْالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ  
 الْمُحْسِنِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> .

وما يذكره القرآن الكريم ليس إلا نماذج وأمثلة .. ولقد اعتبر الرسول الصلة  
 الجنسية بين الرجل وامرأته عملاً صالحًا يثاب عليه لأنها حصانة من الإثم ، ووقاية  
 من الشroud ..

إن كل علم تسمو به الإنسانية ، وكل عمل تزكيه هو من صميم الدين ، ترجم  
 به المواريث ، وترتفع به الدرجات ، في الدنيا والآخرة .



• (٢) التوبه : ١٢٠ .

• (٢) سبأ : ١١، ١٠ .

• (١) الأنعام : ٤٩، ٤٨ .

## ٩٤. لماذا يحرم الإسلام الرق كما حرم الخمر والريا؟ وما موقفه الحقيقي من هذه القضية؟ وهل يجوز للمسلمين في حروبهم مع أعدائهم أن يعدوا أسرى الحرب رقيقاً؟

فى مطلع البعثة المحمدية كان الرقيق واقعاً غير مؤلم ولا مستغرب ولا منكور ..  
وكانت جماهير الأرقاء تزحم المشارق والمغارب لا يأبه لهم أحد ولا يفكر فى  
إنقاذهم مصلح ..

فى أرجاء الدولة الرومانية النصرانية كان العبيد يخدمون فى صمت ، وربما قدم  
بعضهم طعاماً للوحوش فى بعض المناسبات ، وكان اليهود - وفق تعاليم التوراة -  
ينظمون أساليب الاسترقاق للعبرانيين وغير العبرانيين ..

ولم الأسى على الرقيق وحدهم؟ إن النبيذين فى القارة الهندية كانوا أنجاساً لا  
تعرف لهم حرمة ، ولقد وقع ابن لامرأة برهمية فى بئر ، وكان أحد النبيذين يستطيع  
إنقاذه لو أذنت أمه! لكن الأم فضلت أن يموت ولدها ولا يعيش بعد ما لمسه منبوز ..

وجاء فى الكتاب المقدس أن طعام النبيين لا يعطى للكلاب .. والنبيون هم بنو  
إسرائيل .. والكلاب هم الكنعانيون الذين كانوا يسكنون فلسطين قديماً ..

فى هذا الجو القاپض الظلوم كانت الإنسانية تعيش ، ما أنصفتها فلسفة اليونان  
التي تقر الاسترقاق بعقلها المفكري! ولا أنصفتها مواريث التدين التي احتضنها  
الكهنة ، وأظلمت بها الأرض ..

حتى تكلم محمد ، وأصاخ الناس إلى ماجاء به فإذا هم يسمعون أن البشر كلهم  
إخوة بينهم نسب واحد ، وتسرى فى أوصالهم نفحة من روح الله ، وأنهم سواسية  
فى الحقوق والواجبات .. وأنهم خلقوا ليتعرفوا ويتحابوا ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ  
مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًاٰ وَقَبَائِلَ لِتَعْرَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ إِنَّ اللَّهَ  
عَلِيمٌ خَيْرٌ﴾<sup>(١)</sup>.

(١) الحجرات: ١٣.

وسمع الناس للمرة الأولى في تاريخهم أن المسترقين يجب أن تفك قيودهم وتعنق رقبتهم ، وأن العانين ينبغي أن يحرروا من الذل والجوع والهوان ، وأن العقبات دون هذا كله لا بد من اقتحامها لمن يريد رضوان الله : ﴿فَلَا اقْتَحِمُ الْعَقَبَةَ﴾<sup>(١)</sup> وما أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ<sup>(٢)</sup> فَلَكُّ رَقَبَةٌ<sup>(٣)</sup> أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ<sup>(٤)</sup> يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ<sup>(٥)</sup> أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ<sup>(٦)</sup> .

وعلى المؤمنين أن يتجردوا لأداء هذا الواجب ، فلا يحرروا الأسرى ليجعلوهم أتباعاً ، أو عبيد إحسان بعد ما كانوا عبيد سطوة كلا إنهم ﴿وَيَطْعَمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا﴾<sup>(٧)</sup> إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزاءً وَلَا شُكُورًا<sup>(٨)</sup> .

ولما جاء دور التشريع لنقل هذه المبادئ إلى قوانين ملزمة نظر الإسلام إلى مصادر الرق فألقاها كلها على النحو الآتي :

كان الرومانيون ومن قبلهم العبرانيون يحكمون بالعقوبة على مقتربى بعض الجرائم .. ومن هذه الجرائم عند الرومان عجز المuper عن الوفاء بالدين .. وقد رفض الإسلام هذه النظرة رفضاً حاسماً ، ولم يسترق في أية مخالفة ، بل رصد من الزكاة المفروضة سهماً لسداد ديون المعserين ، وقال تعالى :

﴿وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرْهُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَإِنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>(٩)</sup> .

وكان الخطف إلى القرن الماضي مصدرًا هائلاً للاستعباد ، وقد ظل الأوروبيون يصطادون البشر بضعة قرون من غرب إفريقيـة ، في ظروف تكتنفها الوحشية المطلقة ، وتم خطف عشرات الملايين وهلاك مثلهم في أثناء الغارات التي كان يقوم بها قراصنتهم ..

وابى الإسلام إباء شديداً خطف الأحرار ، وهدم كل ما انبني على هذا الخطف من آثار ، وجاء في الحديث القدسـي عن رب العزة قال الله تعالى :

(١) البلد: ١١ - ١٦ . (٢) الإنسان: ٨ ، ٩ . (٣) البقرة: ٢٨٠ .



«ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة، ومن كنت خصمه خصمته. غلبه. رجل أعطى بن ثم غدر، ورجل باع حرًا فأكل ثمنه، ورجل استأجر أجيرا فاستوفى منه ولم يعطه الأجر» .

والمصدر الثالث للاسترقاق - وهو مصدر خطير - أسرى الحروب ، إن أولئك المنكودين الخزايا كانوا يواجهون مستقبلاً غامضًا ، وقد يكون الاسترقاق أهون ما يتوقعون .

وفي الحرب العالمية الثانية لم تعرف مصاير الألوف المؤلفة من أسرى الروس لدى الألمان ، أو أسرى الألمان لدى الفرنسيين ..

إإن كان ذلك ما وقع أيام التحضر والارتقاء بما ظنك بما كان يقع قد عيًّا؟ ..

على آية حال فإن الإسلام في أول حرب خاضها خرج على الدنيا بمبادئ أركى وأرق في معاملة الأسرى ، فنزل على رسول الله ﷺ في الأسرى بعد معركة بدر .. ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنِ فِي أَيْدِيهِمْ مِّنَ الْأَسْرَى إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّمَّا أَخْذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (٧٠) وَإِنْ يُرِيدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ (١) .

والخيانة التي تشير إليها الآية موقف المشركين من قضية الحريات الدينية والإنسانية كلها ، فقد كان موقفًا غبيًّا متعنتًا مليئًا بالكبرياء والقسوة .. أكان هذا موقف عبدة الأوثان وحدهم؟ ..

كلا ، فإن أهل الكتاب كانوا أحسن وأظلم ..

يقول الله تعالى : ﴿وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قَبْلَتَكَ﴾ (٢) .

ليكن! فليس لأحد أن يرغمهم على اتباع! لكنهم لم يكتفوا بهذا بل جاؤا إلى صد الاتباع وفتنة الضعفاء وقيل لهم : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَمْ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عَوْجًا وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (٣) .

(٣) آل عمران: ٩٩ .

(٤) البقرة: ١٤٥ .

(١) الأنفال: ٧٠ ، ٧١ .

ولو أن الكره للإسلام كان عواطف فرد أحمق ، أو سلوك نفر متعصبين لهان الخطب .. لقد تحول إلى حرب ساخنة يصلها دين عده خصومه خارجاً على القانون ، ولم يروا الاعتراف به أبداً ..

ولننظر إلى صدر تاريخنا القديم ، ولننسائل : متى اعترفت الأديان الأخرى بحق الحياة للإسلام ، وحق أتباعه في إقامة مجتمع له؟ ..

لا مجوس فارس ، ولا يهود المستعمرات المقامة في جزيرة العرب ، ولا الرومان الذين اعتنقوا النصرانية ليجعلوا منها ذريعة استعمار أسود أكل الشام ومصر وغيرهما طول خمسة قرون .

ومع ما أحسه سلفنا من وحشة ونكير ، فقد خاضوا ضد أعدائهم حرباً عادلة ، وأمرروا بكسر شوكتهم ومحق كبرهم حتى إذا قلموا أظافرهم وأذلوا طغيانهم قيل لهم : لكم أن تتنوا على الأسرى والمنهزمين ﴿فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَضَرَبُ الرِّقَابِ حَتَّىٰ إِذَا أَتَخْتَمُوْهُمْ فَشَدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرَبُ أَوْ زَارَهَا﴾<sup>(1)</sup> .

وقد يفرغ البعض لكلمة (ضرب الرقب) بيد أن فزعه هذا يذهب عندما يعلم أن عربياً من أذناب الروم ، ومن ولاتهم شمال الجزيرة قبض على المسلم الذي جاء برسالة من لدى النبي ﷺ يدعو فيها إلى الإسلام وقال له : أنت حامل رسالة محمد؟  
- نعم ، فأمر بضرب عنقه !! ..

كان حمل كتاب رقيق العبارة ، مقبول العرض جريمة تعالج بالقتل السريع .. بمعامل هؤلاء الأذناب من سماسترة الاستعمار الروماني المتعصب؟ .. إنها الحرب ولا شيء غيرها ..

ثم قيل بعد ذلك للمقاتلين المسلمين ﴿.. إِذَا أَتَخْتَمُوْهُمْ فَشَدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرَبُ أَوْ زَارَهَا﴾<sup>(2)</sup> .

المن أو الفداء! ليس هناك تصريح في الآية باسترافق أحد ، لم يعد الأسر منبعاً دائمًا لأسواق الرقيق ، كما كان ذلك معهوداً في القرون الأولى ..

(1) محمد: ٤ . (2) محمد: ٤ .

وهنا نبحث : كيف يتم تنفيذ هذا المبدأ؟ .. هل يطلق المسلمون سراح الأسرى دون قيد أو شرط ليعودوا إلى مقاتلتهم مرة أخرى؟ ..

هل يتم هذا التحرير في الوقت الذي يباع أبناؤهم فيه هنا وهناك؟ ..

إن معاملة الأسرى ليست شرعياً محلياً . يصدر من جانب واحد .. إنه تشريع تلتزم به أطراف متشابكة المصالح ، متعاونة على احترام قيم معينة ..

هل يجد المسلمون هذه المعانى عند خصومهم؟ كلا! فإن هؤلاء الخصوم من عبدة الأصنام ، أو من أتباع الكتب الأولى لا يقررون للمسلمين بحق الوجود ، فكيف يسمحون لهم بحق البقاء وحرية التدين؟! ..

وعندما يوجد تفاهم دولي على «المن أو الفداء» فنحن أول من يهرب إلى الإسهام فيه ، وإنقاذ عهوده .. إن مبدأ المعاملة بالمثل له أثره العميق في العلاقات والمعاملات الدولية ، وقد قلنا : إن الأميركيين لو عرفوا أن اليابان تملك رادعاً نووياً ، ما فجروا قنابلهم الذرية فوق هiroshima وناجازاكى!! ..

وإلى أن يتم تفاهم عالمي على أسلوب إنساني في معاملة الأسرى انفرد الإسلام بتعاليم تحنو على أولئك المنكوبين ، وتذكر بالأخوة الإنسانية وتوصى بالرحمة ، وتعاقب على الغلظة ، أو بعبارة موجزة : جفف منابع الرق جهد الطاقة ، نوع أسباب التحرر والانطلاق! فليس هناك أمر باسترقاء ، وإنما هناك أوامر بالإعتاق ، وقد بسطنا ذلك كله في موطن آخر<sup>(١)</sup> .

قال لي شخص من المؤثرين بالاستعمار الثقافي : إن الحضارة الحديثة هي التي حررت النساء والأرقاء ، ولا ريب أنها انساقت إلى ذلك من مواريثها الدينية! ..

قلت له : إن الحضارة الحديثة مكنت ناسا لهم فطرة سليمة من خدمة البشرية مثل أبراهام لنكولن الذي قاد حرباً شديدة لتحرير العبيد ، وقد لقى الرجل مصرعه بعد هذا البلاء ، كما لقى غاندي مصرعه على يد هندي متغصّب لدینه! ..

وأصحاب الفطرة السليمة الذين جاهدوا في سبيل هذه الغايات النبيلة كانوا يستوحون ضمائرهم وحدها ..

---

(١) حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة .



أين تجد المواريث الدينية في تحرير النساء عندما تقرأ رسالة بولس الأول إلى أهل كورنوسى ، الأصحاح الرابع عشر فقرة ٢٤ وما بعدها : «التصمت نساؤكم في الكنائس لأنه ليس مأذونا لهن أن يتكلمن ، بل يخضعن ! .. كما يقول الناموس أيضا ، ولكن إن كن يردن أن يتعلمن شيئاً فيسألن رجالهن في البيت ، لأنه قبيح بالنساء أن يتكلمن في كنيسة» ..

وأين تجد المواريث الدينية في تحرير الأرقاء عندما تقرأ رسالة بولس إلى أهل أفسس «أيها العبيد، أطیعوا سادتكم حسب الجسد بخوف ورعدة! في بساطة قلوبكم كما لل المسيح، ولا بخدمة العين كما يرضي الناس، بل كعبد المسيح.. إلخ»<sup>(١)</sup> .

إن رجالا من أصحاب القلوب الكبيرة هم الذين جاهدوا بشرف لتكسير القيود التي أنشأها التظالم البشري على مر العصور .. والحقيقة أنه لا دين إذا طمست الفطرة وطغت الأثرة! ..

وللإسلام علامة مميزة يعرف بها ، ويلفت كل امرئ إليها ، تبدو في قوله تعالى :

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلَّدِينِ حَيْفَا فَطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ خَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

ومن هنا حكمنا بأن التقاليد التي يتعارف الناس عليها يجب نبذها إذا خالفت الفطرة! ..

ويستحيل أن تكون هذه التقاليد دينا وإن استمسك بها بعض الكهان ..



(١) على هذا النص وغيره استقر الرق في الغرب ، وقتل أحد المتدينين المتعصبين له «النكلون» محرر العبيد ..

(٢) الروم : ٣٠ .

## ٩٥. ما موقف الإسلام من الحضارة المعاصرة؟ وهل يمكن القول بأن للإسلام حضارة خاصة يدعو إليها؟

هناك جوانب في الحضارة الحديثة جديرة بالاحترام كلها ، بل أعتقد أنها امتداد أو انطلاق من الفكر المتحرر الراشد الباحث عن الحق ، الحفى بالمعرفة ، المستغل لأثمن مواهب الإنسان ..

إن الوصول إلى اليقين في قضية حسية أو عقلية ليس شيئاً رخيصاً ، إنه ثمرة غالبية لأعلى مواهب البشر بل هو الاستجابة الوحيدة لقوله تعالى :

﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾<sup>(١)</sup>.

وهو كذلك بعد المطلوب عن نهج المنحرفين والواهين والقاصرین الذين قيل فيهم : ﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا﴾<sup>(٢)</sup>.

والحضارة الحديثة نجحت في ميدان البحث المادي ، وتعمقت في الدراسات الكونية كلها ، وهذا النجاح - فيرأى - يجعلها أقرب إلى منطق القرآن الكريم ، وأدنى إلى منهجه ، فإن التفكير في الكون أرضه وسمائه وما بينهما ، مطلب إلهي لا ريب فيه ..

وال المسلمين يحملون أوزار التخلف في هذا المجال ، وقد دفعوا ثمنه فادحاً ، وأرءى أنه من عصيان الله ، والفسوق عن أمره الانشغال بالجدل العقيم ، وفلسفة ما وراء المادة ، وتشقيق الخلاف وتكتيره في شئون يستوي فيها العلم والجهل ..

إن الحضارة الحديثة اكتشفت كثيراً من قوى الكون وأسراره ولها الآن حصيلة كبيرة في علوم الذرة والفضاء و «الإلكترونيات» و «الكمبيوتر» وقد نقلت آثار ذلك إلى تفوق مدني وعسكري في البر والبحر والجو ..

ومع هذا السبق البعيد ، فإن الحضارة الحديثة لا تزال واقفة عند العصر الحجري في ضبط الغرائز ، وترويض الحيوان الرابض داخل الجسم البشري ، وكبح الأثرة المسعورة ، وجعل المرء يحب غيره ويغار على حقوقه ، أو على الأقل يعدل مع غيره ، ويعترف له بحقوقه طوعاً لا كرها!!! ..

(١) التجم : ٢٨ .

(٢) الإسراء : ٣٦ .

و قبل ذلك فشلت هذا الحضارة في التعرف على رب العالمين ، و تأسيس علاقة صحيحة معه تقوم على توقيره و تقدير نعمته و الشعور بعظمته و التسبیح بحمده و التعویل عليه في الأزمات والاطمئنان إليه في المخاوف .

إن الإنسان مهما قوى بالعلم لن يكون إلهًا ، وسيبقى ما عاش فقيراً إلى سيده ، لا يحس طمأنينة إلا في السجود بين يديه ، واستلهامه الرشد ..

لكن من أين تطرق الخلل إلى هذه الحضارة حتى إنه ليهدد مستقبلها؟ ..

قد يكون الجواب : من غرور الماديين بما وصلوا إليه ، واستهانتهم بما قصروا فيه .. والغرور بالعلم داء قديم ، وقد حدثنا القرآن الكريم أن أمّا عمرت هذه الأرض قبلنا ، وأقامت بها مدنٍيات فخمة ، وأنّها انتشت بما تيسر لها من لذة وسخرت مما قدم من نصح ، فماذا كانت عقباها؟ ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُّهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

والاعتزاز بالتقدّم العلمي مرض مخوف ، يهدى إلى لا أرد إليه وحده عوج هذه الحضارة! ..

السبب الأول ناشئ - فيما أرى - من خيانة أهل الأديان لرسالات الله ، فالاسترخاء العقلى السيئ عند المسلمين ، والعش المموج عن إخوانهم أهل الكتاب ، من وراء هذا البلاء! .

أهل الكتاب قدموا من عند أنفسهم تعاليم نسبوها إلى الله ، ضاق بها العقل ، وتبّرت بها الفطرة نشب العراك بين العلم والدين ، كانت النتائج المعروفة ، أخذ العلم وسأء ظنه بالوحى كله ..

وأما المسلمون فقد أوغلوا في البعد عن دينهم حتى أمسوا في واد ودينهم في واد آخر! ..

التفكير الذي هو فريضة عليهم حسب وصية الكتاب تحول إلى تقليد وجحود ، وإذا عرض له نشاط ففي ما وراء المادة لا في المادة نفسها كما شكونا مراراً .

ومفاخر الحياة الإسلامية الأولى تلاشت ، فإذا قال شوقى :

**فالدين يسر، والخلافة بيعة الأمر شوري، والحقوق قضاء!**

ووجدت التاريخ في أقصى شتى يؤكّد أن الأمر استبداد ، والخلافة اغتصاب ، ويسر الشريعة رباء وتعقيد ، والحقوق دعاوى «من الناب والظفر برهانها»! ..

على حين ظهرت الحضارة الحديثة بأساليب ثقافية وإدارية أدنى إلى الفطرة والشورى والاختيار الحر وإن شابها ما لابسها من هوى جامح وإسراف كثير ..

وصلاح الحياة لا يتم بهدم الباطل ؛ لأن الباطل جدير بالزوال! كلا ، لا بد أن

يكون الحق تام الاستعداد ليحل محله ، ويؤدي عمله بقدرة أعظم وأشرف ..

(١) غافر ٨٣ .



وأعترف بأن المسلمين لم يستكملوا هذه الخصائص ، ولا هم اليوم أهل لتلك القيادة ..  
الحضارة الحديثة نسيت الله كل النسيان ، ولم تأخذ أى أهبة للقائه ، إنها تعبد  
اليوم الحاضر ، وتحجّد ماوراءه ، وتعبد الجسد وتغالى بطلبه وحدها ..

ونحن باسم الإسلام نقاوم هذا الاتجاه الزائف ، ونرفضه جملة وتفصيلا ..  
أما الاقتدار العلمي ، وتسخيره لتنعيم الإنسان وتكريره فنحن معجبون به ،  
فذلك نحن معجبون بالقدرة التنظيمية التي جعلت الإدارة فناً رفيع المستوى ،  
وأبدعت أساليب لمنع الطغيان الفردي والهوان السياسي ، وإن كان الغربيون جعلوا  
هذه الشمار حكراً على الرجل الأبيض ..

ولا أستحي من أن أسئل نفسي وقومي : أين كنا حين استخرج الأوروبيون النفط  
من أرضنا؟ ماذا كنا نصنع؟ وأية ثقافة كانت تملأ أدمعتنا؟ ..  
أؤكد ، وأنا من علماء الدين ، أن الصحابة تجهل تسعة أعشاش الفكر الديني الذي  
شغلاً! وغنا فيه وصحونا عليه! ..

وأؤكد أن نظام الحكم في بلادنا كانت أشبه بنظام الحكم في فارس والروم على  
عهد سلفنا الفاتح العادل الذكي ..

وأؤكد أن اللغة العربية في الجاهلية الأولى كانت أصواتاً وأنصع منها في الأعصار  
النكرة الأخيرة ..

إن مجده الإسلام بنلوا جهوداً جباراً ليعود إلينا الوعي الغائب! ومن عجب أن  
البعض الآن يفتح فمه لسبهم ، وينتقض أقدارهم ، إننا لم نستشف - بعد - من عللنا ..  
وقد مضت حضارة الغرب في طريقها لا يثنوها شيء ، غير أن الاستغراق في  
الدنيا لا يحقق الخير للفرد ولا للمجتمع ، وقد كرع «أبو نواس» من اللذة حتى  
آخر قطرة ، ثم استيقظ من سكرته يقول :

إذا عرف الدنيا بليبي تكشفت له عن عدو في ثياب صديق !

وكذلك يفعل الخراب الروحي ، وخواء الإيمان بأوربا وأمريكا ، إن الجماهير تشعر  
بالقلق والضيق ، ولأثبت هنا كلمة للأديب الكبير الأستاذ أحمد بهجت كتبها وهو  
يزور «لندن» يصور أثر هذه الحضارة : قال : «عيون الناس هنا ملونة ، وبشرتهم  
كشمع مسقى بالدم ، وابتسماتهم حاضرة وجاهزة لكل نظرة وأى سؤال .. رغم  
ذلك ، ثمة طيف غامض من الكآبة يلوح وراء ألوان العيون والبشرة ، ويتبدي في  
هذا الصمت الذي يغرقون فيه حين يركبون المترو أو الأتوبيس ..

هنا لا حد لجمال الناس ، ولكنه جمال يشبه جمال الجزر المنعزلة في المحيط ، إن  
صفحة المياه الزرقاء تتد بصمتها الفاجع وتحيط بالجزر من جميع الجهات ..

رغم العزلة المرشحة ينهض الجمال ، ويكتسب الجمال شحوبه من العزلة النفسية ، حتى لتعكس أغوار العيون قلقاً يبدو وسط يسر الحياة وسهولتها مثل حزن غير مفهوم في عرس من أعراس الحياة ..

بالنسبة لكثير من الشرقيين تبدو لندن عاصمة مبهجة في الصيف ، هي سوق عظيمة للمرح والمتعة والجمال والثياب واللهو والحرية . كيف تفسر إذن هذا البحث الذي قام به إحدى شركات البحث . وقالت نتائجه : إن مليون بريطاني يعانون من اكتئاب نفسي ، وإن من المحتمل أن يقدم ثلث هذا العدد على الانتحار بسبب الكآبة .. كيف تفسر أن معظم المصابين بالاكتئاب من النساء ..

استبعد البحث مشكلة البطالة كسبب رئيسي للكآبة .. وأشار إلى المشاكل الزوجية والمزارية والإنسانية ..

عاودت النظر في وجوه الناس ..  
أهؤلاء مكتئبون ..

إن النظرة السريعة تقول إن الناس تعيش وسط نعيم مقيم في لندن .. كل شيء ميسر .. لا صوت للشوارع ولا صوت للناس ، وكل ما تريده موجود وحاضر ، هناك مكان في الأتوبيس والمترو والتاكسي والقطار ، ليست في الحياة اليومية معاناة كالحياة اليومية في مدن العالم الثالث أو الشرق ..

إن المدينة الحديثة توفر للناس جهدهم الإنساني وتقوم عنهم بأداء كثير مما كان يقتضى جهداً بدنياً أو عضلياً ..

والخدمات أكثر من الحاجة إليها . والعرض أكثر من الطلب ، والتليفون لا يستعصى عليك ، ولا يتكلم معك في الخط أحد .. لماذا يكتئب الناس إذن وحياتهم تتضى بهذه النعومة والكافأة ..

إن الحضارة الغربية تكشف هنا عن أحد أسرار الحياة .. إن للتخلص مشاكله وللتقدم مشاكله ..

وليست مشاكل التقدم بأخف في الميزان من مشاكل التخلص ، هنا توفر الحياة للناس وقتاً يفكرون فيه في حياتهم وهدف هذه الحياة ومصيرهم بعدها ..

وهنا يحس الناس بالوحدة القاسية رغم كل مبهجات العيش ..

إن الوضع الصحيح الوحيد للإنسان أن يكون تابعاً لله لا مستقلاً بنفسه ، وأن يسترشد بوحيه لا أن يغتر بفلسفته الخاصة ..

ما أضعف الإنسان إذا لم تسنده قوة ربها .. وما أشقاء حين يحرم بركته ..

## ٩٦. هل في استطاعة الإسلام أن يقدم حلولاً للمشكلات الكبرى التي تعانى منها الإنسانية اليوم؟

تقع المصائب والمشاكل عندما يفرط الإنسان فيما يجب عليه ، أو يستهين بما يمنع منه .. فحوادث الطرق تنشأ غالباً من السرعة الزائدة عن الحد ، أو من التوقف المباغت ، أو من خروج المرء عن المسار المحدد له ..

ولو تبع الناس التعاليم الصادرة إليهم لوقاهم الله سيئات كثيرة ، ولكن ﴿ ظهرَ الفسادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيُ النَّاسِ ﴾<sup>(١)</sup> .

ولستنا ننكر أن هناك أقداراً قاهرة تعرض لنا بما نكره ، وتفاجئنا بما لا دخل لإرادتنا فيه وهذه المصائب والمشاكل لا نؤاخذ بوقوعها ، وإنما علينا أن نتصرف تجاهها بثبات وتسليم ، لا بجزع وتردد فهي بعض بلاء الدنيا الذي نختبر به !! ..

ولكنى أستعرض مشكلات كبيرة فى عالمنا المعاصر ، فأجد أغلىها من صنع الناس .. إنها تنشأ فى غياب الإيمان الصحيح ، والاستهداء بنور الله ، والاستشهاد بالعلامات الخضراء والحرماء التى تعصم من الزلل .

القلق الشديد محنـة كامنة وراء الركض الوحشى طلباً للرزق ، إن هؤلاء الراكضين قد يلوسون قواعد الحلال والحرام ، بل قد يلوسون العجزة والضعاف كى يصلوا قبل غيرهم .. بم نفسـر هذا السعار الذى ملأ الدنيا؟ لا تفسـير له إلا الجهل بالله ، وبقيـامـه على الخلق وتدبيـره للرزق ..

وأذكر هنا جملة من الحقائق الدينية غير خاـشـ من تأويل الجهلـة لها وانحرافـهمـ بها .. لو كان للإنسـانـ صـديـقـ نـبـيلـ الـخـلـقـ حلـوـ العـشـرةـ ، مـأـمـونـ الـوـفـاءـ لـجـعـلـهـ وـاحـتهـ الـظـلـيلـةـ فـىـ صـحـراءـ هـذـهـ الـحـيـاـةـ! أـفـتـكـونـ صـلـةـ المؤـمـنـ بـرـبـهـ أـنـزـلـ مـنـ هـذـهـ الـصـلـةـ؟ رـبـهـ الـوـدـودـ الـمـجـيدـ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾<sup>(٢)</sup> .

. (٢) طه : ٨ .

. (١) الروم : ٤١ .

إننا نحيا في رحمته الواسعة ، ونعمته المبذولة ، وبركاته الهامية ، ولكن ذلك كلّه يشبه العافية التي قيل في تبلد الشعور بها : الصحة تاج على رءوس الأصحاء لا يراه إلا المرضى ..

إنه شيء مؤسف أن يقل إحساسنا بفضل الله الذي يغمرنا بالليل والنهار .. ثم يتضاعف جواؤنا بالشكوى إذا فقدنا بعض مانهوى! والغريب أننا نعتبر ما نفقد هو مصلحتنا المؤكدة ، أو الخير الذي حرمناه .. إن مواقفنا مع القدر تكرار ل موقف موسى مع الخضر حين اعترض ما يجهل عقباه ..

مع أن القصة ذكرت لتقول لنا : رب ضارة نافعة .. رب أمر أنكرنا بدايته وحمدنا نهايته ﴿فَعَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

هناك أبجديات للإيمان لو عرفناها لزالت مشكلة القلق والاكتئاب والتوتر التي تسود العالم .. وأرى أن الغرور البشري أو إحساس الإنسان بأنه يقوم وحده من وراء تلك المشكلة .. .

لقد خيل إلينا مع التقدم العلمي الجاف أننا مدورو هذا الكون ومالكو زمامه .. وإن الإنسان يستطيع المضى وحده إلى هدفه دون صحبة من رعاية عليا ، أو مساندة من رب قادر .. وهذا هو الغباء المخض ..

إن المساحة التي تعمل فيها إرادتنا الحرة ضيقة جداً، حقاً هي موجود بيد أنها محكومة بظروف لا دخل لنا فيها مذ ولدنا إلى أن نموت ، ما أغبى السمسكة التي تظن أنها صنعت مياه البحار والمحيطات ، وأنها صنعت الخياشيم التي تستخلاص بها أنفاسها وسط الماء ..

الواقع أن الخطط التي تحكم حياة البشر خفضاً ورفعاً وضيقاً وسعة جزء من الخطط التي تحكم الفضاء وتقلب كواكبه بين شروق وغروب ..

مبتدئنا ومنتهاينا وما بين ذلك يشرف عليه ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بَيَّدَهُ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(٢)</sup> .. ﴿قُلْ مَنْ بَيَّدَهُ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَحِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ﴾<sup>(٣)</sup> .. ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾<sup>(٤)</sup> .

(١) النساء : ١٩ . (٢) الملك : ١ . (٣) المؤمنون : ٨٨ . (٤) القصص : ٨٨ .

فما معنى تجاهل هذا الواقع ، الانطلاق فى الدنيا دون وعى ودون غاية ؟ ..  
الإيمان بالله وصفاته هو لا غير حل تلك المشكلة! والإسلام يعرف الناس بربهم  
على نحو رائع مقنع مشبع ، يغمر اللب والقلب بهداه و يجعل المرء إذا كرب فزع إلى  
الصلة! ..

ثم هو ينظر إلى ما أصابه وما أخطأه عارفاً : من يدبر الأمر؟ فيقول : «اللهم لا مانع  
لما أعطيت ولا معطى لامنت ولا ينفع ذا الجد منك الجد» .

و عند هذه الجملة الأخيرة نقف قليلاً .. فأصحاب الحظوظ الحسنة قد يكتشرون  
أو يقولون فى هذه الدنيا ، غير أن مجرد وجودهم يثير الغيرة والتساؤل : لماذا أوتوا هذا  
الثراء أو هذا التقدم أو هذا الرجحان ؟ ..

ويؤكد الإسلام أن هذا الجد لا يجدى أصحابه شيئاً ، ولا ينفعهم عند الله أبداً!  
إنه بعض ما يسائلون عنه يوم الحساب ، أو هو جزء من الاختبار الذى يكون  
للبعض بالجمع وللبعض بالطرح ، ولا امتياز هنالك! «ورب كاسية فى الدنيا عارية  
يوم القيمة» وذلك من ثمرات الإيمان ب يوم آخر ..

ومن المشكلات التى يشكو العالم منها الفقر المتوسط فى بيئات كثيرة ، وأحب  
أولاً أن أحدد المفاهيم حتى تنضبط الأحكام! أعرف موظفاً فى وزارة العدل يقوت  
أسرة كبيرة ، عرضت عليه يوماً مائة جنيه كى يدع أحد الخصوم يستولى على وثيقة  
تفيده فى ملف تحت يده! وأبى الموظف الشريف مع أنه كان يبيت طاوياً ليعيشى  
أولاده ، وكان بحاجة إلى جنيه واحد لا إلى مائة ..

هذا الفقير وأمثاله هم الذين قال الدين عنهم : إنهم سواد أهل الجنة ..

وأعرف أن الزعيم محمد فريد فقد ما كان يملك من أرض فى سبيل أسفاره كى  
يعرض شكوى وطنه من الاحتلال الإنجليزى! هذا فقر يذكرنا بالسابقين الأولين  
من المهاجرين والأنصار الذين ضحوا بالديهم فى سبيل عقائدهم ..

وأعرف رؤساء كانوا يملكون القليل أو ما كانوا يملكون شيئاً! فلما ولوا الحكم  
فاضت أنهاره عليهم سمنا وعسلاً ، فأضحوا هم وأقرباؤهم وأصدقاؤهم ومن يلوذ  
بهم أصحاب جاه عريض ومال مددود! ..

هؤلاء الأغنياء من سحت هم الذين قال الدين عنهم : إنهم جمهور النار ، وبئس  
القرار ..

لكن هناك فقرًا نشأ عن آفات عضوية في الكيان الإنساني والملكات التي زود بها أصلًا ، وهو الفقر الذي ينتشر في الأقطار المتخلفة ، أو في أرجاء العالم الثالث .. إنه فقر تعود وصعلكة ، وهو فقر ينكره الدين ، ويعد أصحابه أثمين ، أو عجزة ملومين! ..

إن الله سبحانه يسر كل ما في الأرض من خير للإنسان ، ومكنته من ارتقائه .. ولم يطلب منه بإزاء ذلك إلا أن يعرف حقه ويشكر فضله ، فإذا جاء أمرؤ أو جاءت شعوب ، وتجاهلت هذا البذل ، ورأت أن تعيش عارية بدل أن تكتسى! أو جائعة بدل أن تطعم ، فهى شعوب مجرمة ..

وقد رأيت ناساً ينتمون إلى الإسلام - وهو انتماء مرير - يشبهون الشعالب التي تأكل من فضلات الأسود ، تراهم أمام قوى الكون ، وأسراره حيري ، لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا ..

إذا جاءهم الغيث شبعوا ، إذا هاجمهم الجفاف تضوروا وتسلوا .. لو وضعت مفاتيح الكنوز بين أيديهم لعجزوا عن إدارتها ، وبقوا وقوفا أمام خزانتها المغلقة .. هؤلاء جدرون بالفقر يقيناً .. وعلاجهم يحتاج إلى تغيير نفوسهم ..  
إذا كان هؤلاء محننة في الميدان الاقتصادي فهم كذلك محننة في الميدان السياسي! ..

ذكرتهم وأنا أقرأ الكلمات التي كتبها أنصار زعيم المعارضة الفلبيني الذي قتل في مطار «مانيليا» .. لقد وضعوا فوق رفاته هذه الجملة «لامكان للطغاة لوم يكن هناك عبيد» نعم ، إن أى فرعون لا يوجد إلا حيث يكون الأوغاد والأذناب ..

والقراء من هذا الصنف يدون أكفهم في الأزمات ، وباسم الإنسانية قد يضع الأقواء في أيديهم بعض ما يستبقى الحياة ، ولا عليهم! فتبقى أيديهم السفلية وأيدي الأقواء هي العليا ، لكن إلى متى؟ ..

إن الحل لمشكلة الفقر هو العمل لا الاستجداء ، هو فهم قوله تعالى للناس :  
﴿ولَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾<sup>(١)</sup> ..

وذلك يتطلب تغيير النفوس لتنتتج بدل أن يكون قصاراها الاستهلاك ..

(١) الأعراف : ١٠ .

والمعاناة هي سلم الكمال ، ويعجبني قول أبي الطيب :  
لولا المشقة ساد الناس كلهم الجود يفقر والإقدام قتال..

وشعوب العالم الثالث تحسب السعد والنحس طوالع فلكية! أو كما صور الأستاذ مصطفى أمين يحسب أحدهم أنه يجلس على كرسى فى مقهى ، وكما يصفق بيديه طالباً من الساقى «واحد شاي» يصفق طالباً «واحد حقوق إنسان» أو «واحد حريات شعوب» أو «واحد عدالة اجتماعية»! ..

ولندع مشكلة الفقر فطالما كتبنا فيها ، بل استفتحنا حياتنا الأدبية بالخوض فى مأساتها ..

ولننظر نظرة خاطفة إلى مشكلة أخرى هي السلام! وهي مشكلة قد يؤدى تجاوزها إلى أن يفقد العالم حياته وحضارته كلتيهما . بعد ما أصبحت أدوات الفتوك ذريعة إلى إبادة جماعية ..

والساسة الذين يتحدثون عن السلام لهم منطق عجيب! فبنو إسرائيل ينشدون السلام بعد أن يدمروا الوجود العربى فى فلسطين ، ويضعوا الخطة لإقامة هيكل سليمان على أنقاض المسجد الأقصى! ..

والروس ينشدون السلام بعد ابتلاع أفغانستان إلى جانب آسيا الإسلامية كلها ، واعتبار الدين خرافة لا معنى لبقائهما ..

وجنوب إفريقيا تطلب السلام بعد إخماد أنفاس الزنوج وحرمانهم من منزلة البشر أو من مكانة الجنس الأبيض .. والأمريكيون يطلبون السلام بعد تأييد اليهود ودعم حقهم فى بناء المستعمرات على الأرض العربية وقولهم : خلقت إسرائيل لتبقى .. إلخ ..

إن العالم أمام لون من النفاق والتبعج يستحيل أن يبقى معهما سلام ..  
العدل أولا ثم المطالبة باحترامه ، والتسلح للذود عنه ..

ويستحيل أن يوجد سلام ؛ ما حكم الدنيا منطق الغابات ..

إن القرآن الكريم ناشد أهل الإيمان أن يحرصوا على السلام ، ويستريحوا إليه :  
**﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلَامِ كَافَةً وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ﴾** (١).

(١) البقرة : ٢٠٨

فماذا يحدث إن أعرضوا عن هذا النداء؟ ستمتلئ الأرض بالأحزان والخراب  
﴿فَهَلْ عَسِيتُمْ إِنْ تَوْلَيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ (٢٢) أُولَئِكَ الَّذِينَ  
لَعْنَهُمُ اللَّهُ فَأَصْمَمُهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ﴾ (١).

لقد قرأت قصصاً أليمة عما يصيب الرجال والنساء والأطفال في أثناء الحروب من أسى وضياع يهتكان الأستار ، ويستر خسان العار! ورأيت صوراً قابضة مبكية للجثث على عرض الطريق أو تحت الأنقاض ، أمست رفاتاً هاماً وولت عنها بشاشة الحياة وأمالها العراض ..

إن الحرب شيء كريه حقا ، والويل للمجرمين الذين يشعلون نارها ويحتقرن آثارها ..

وفي الأديان السماوية كلها لم يأذن الله بحرب عدوان ، وإنما أذن في حرب تحمى بها الحقوق وتصان الحقائق ، وتبقى فيها بيوت الله قائمة لعبادته وحده ..

وفي قراءة صحيحة يقول الله تعالى :  
﴿وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُدَمَتْ صَوَامِعٌ وَبَيْعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدٌ  
يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا﴾ (٢).

ورب البيت لا يطالب بالإسلام للصّ المغير إيثاراً للسلام ، وصاحب العقيدة لا يكلف بتركها تحت بريق السيف ..

وإذا خلصت النيات يكن إقامة مؤسسات عالمية لحفظ السلام ، بعد غسل النفوس من الأثرة والبغى ، وإشعارها بأنها أولاً وأخراً من الله بدأت وإليه تصير .

(١) المحج : ٤٠ .

(٢) محمد : ٢٣، ٢٢ .

## ٩٧. بم تفسر النكسات التي أصابت الأمة الإسلامية، بدءاً من الخلاف الداخلي بين على ومعاوية حتى يومنا هذا؟

أجمع أولو الألباب من عدو وصديق على أن الإسلام عقائد وشائع ، وعبادات ومعاملات ، وأخلاق ونظم وتراتيب إدارية وتقاليد اجتماعية .. وإنه يكلف أتباعه بتطبيع الشئون العادلة لخدمة ذلك كله ..

وكنا في أثناء دراستنا الإسلامية نعرف الفرق بين الإسلام والفكر الإسلامي ، وبين الإسلام والحكم الإسلامي .. الإسلام وحى معصوم لا ريب فيه ، أما الفكر الإسلامي فهو عمل الفكر البشري فى فهمه ، والحكم الإسلامي هو عمل السلطة البشرية فى تنفيذه ، وكلاهما لا عصمة له ..

وعندما يخطئ مفكر فإن خطأه لا يبقى طويلا حتى يستدرك عليه مفكر آخر .

وعندما يخطئ حاكم فإن زلتة لن تطول حتى يصوبها ناقد راشد ..

والأمة الإسلامية - بفضل الله - لا تجتمع على خطأ ، وجوهاز الدعوة بها حساس ، وهو عن طريق التعليم والأمر والنهي ينصف الحق ..

ولما كانت هذه الأمة حاملة الوحي الخاتم فإن القدر يؤدبها إذا استرحت أو فرطت حتى تلزم الصراط المستقيم ، ويعهد لها بالمجدين الذين يغارون على حقائق الوحي وسبل فقهه وأساليب حكمه .. قال تعالى :

﴿ وَمِنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ (١).

ومن هذا التقدير يظهر أنه لا غرابة في وجود أخطاء في تاريخنا الثقافي والسياسي ، وإنما الغرابة في التستر على هذه الأخطاء أو الاستمحاق في معالجتها والتعفية على آثارها ..

وجمهور المسلمين يعلم أن سلفنا الأول شغله قتال الاستعماريين الروماني والمجوسي ، ولعله أشرف قتال عرفته الدنيا ، ولكنه يشعر بغضاضة وألم لما أعقب ذلك من قتال داخلي بين المسلمين أنفسهم كانت له آثار بعيدة المدى على حاضرهم ومستقبلهم ..

(١) الأعراف : ١٨١ .

وجمهور الفقهاء والمؤرخين والدعاة يؤكّد أنّ على بن أبي طالب - الخليفة الرابع - كان إماماً حقاً ، وأنّ معاوية بن أبي سفيان كان يمثل نفسه وعصبيته في خروجه على عَلِيٍّ .. وشاء الله أن يكسب معاوية هذه المعركة ، ومن ثم تحولت الخلافة الراشدة إلى ملك عصوبٍ في بني أمية ..

ومع أنّ هذا التحول كان هزيمة للحق ، وضربة موجعة للمثل العليا إلا أنه من الغلو المرفوض تضخيماً نتائجه لما يأتي :

(أ) إنّ الخلفاء أو الملوك الذين ولوّوا أمور المسلمين بطريقة غير صحيحة أعلنوا أنّ ولاءهم للإسلام .. وأنّ التغيير في أشخاص الحاكمين لا يعني التغيير في القوانين أو الأهداف الإسلامية ، ومن أجل ذلك استأنفوا الجهاد الخارجي ، كما تركوا للفقهاء حرية الحركة ، ما لم يسوا سلطانهم في الرعامة ..

(ب) إنّ العلم الديني مضى في طريقه يوسع الآفاق ويرسي الجماهير ، ويقرر الحقائق الإسلامية كلها من الناحية النظرية ، أي إنّ الإسلام الشعبي مع ازوراره عن السلطة بقي قديراً على الامتداد والتأثير ..

(ج) مع أنّ الدولة كانت عربية ، تتغذّى بجنسها فإنّ الجماهير والتّعاليم الإسلامية وحدها ، وألقت قيادتها في أغلب العواصم لفقهاء ودعّاعي مربين من الأعاجم! ..

وأجدني هنا مسوقاً لتوكييد حقيقة مهمة : إنّ الجنس العربي له خصائص رفيعة رشحته لظهور الإسلام فيه ، واختيار النبوة منه ، وهو إلى جانب ذلك جنس له نفّائص منكورة مثل الاعتزاز بالنسبة إلى حد السخف وازدراء الحرف من فلاحة وصناعة ، والحرص على الإمارة ولو بطريق اللف والخطف ..

وقد أفاد الإسلام من خصائصه ، وخبر من نفّائصه ، ومن أجل ذلك نريد أن نضع فواصل بارزة بين التعاليم الإسلامية والتقاليد العربية ، فإنّ الأخيرة غلت الأولى في مجالات كثيرة .

إنّ أسرتين عربيتين احتكرتا في ذراريهما مهام الخلافة العظمى بضعة قرون إلى أن سقط الإسلام بحكمته هؤلاء تحت وطأة التتار في بغداد ، وتحت وطأة الصليبيين في الأندلس .. بأي منطق وقع ذلك؟ ..

إن دينا عالمي الشرائع والشعائر لا يتحمل هذا السفه !

وجاء العثمانيون فقلدوا العرب ! ولماذا يكون عثمان التركى أقل من حرب أو هاشم المولددين في بطحاء مكة؟ لقد بقىت هذه الغلطة حتى أُنْزَلَت لواء الخلافة عن الأستانة وحلت بالإسلام نكبة هائلة مهينة ..

وأرى أن الروح القبلية عند العرب كانت من وراء هذا الانحدار كله ، قديمه وحديثه ..  
وعلى العرب أن يحترموا الإسلام ، وليس على تعاليم الإسلام أن تلين للتقاليد العربية .  
والعرب - مع بعض الأم القدية - كانوا يؤخرون المرأة ، ويضيقون بالأنثى ! كان  
الهنود يحكمون على الزوجة أن تنتحر بعد وفاة زوجها! وكان عرب كثيرون يئدون  
البنت بعد ولادتها ..

وجاء الإسلام فأعلن حرباً شعواء على هذه التقاليد الهمجية ، إلى أن رد للمرأة  
كرامتها ، وصان حقوقها المادية والمعنوية ..

لكن الاستهانة بالأئمة بقيت كامنة في النفوس ، تنشئ تقاليد وتحوّل أخرى  
حتى كادت تعاليم الإسلام تطوى وتحل محلها التقاليد العربية الأولى ..

وظهر ذلك أول ما ظهر في حرمان المرأة من التعاليم ، ومن حرمانها من غشيان  
المساجد ، والصلة في الجماعة ، وقد وازنت بين النصوص الواردة والشروط  
المصاحبة لها فرأيت النقائض المضحكة ..

جاء في الصحاح عن أم عطية رضي الله عنها قالت : أمننا رسول الله ﷺ في  
الفطر والأضحى أن تخرج العواتق - الشواب البالغات - والحيض ، وذوات الخدور -  
المكونات في الأستار - ولكن الحَيْض يعتزلن الصلاة ، ويشهدن الخير ودعوة  
ال المسلمين ! قلت : يا رسول الله ، إحدانا لا يكون لها جلباب ! قال : لتلبسها أختها من  
جلبابها .. أي تستعير من إحدى المسلمات جلباً وتخرج لتشهد الجماعة ..

قال صاحب التاج ، الجامع للأصول في أحاديث الرسول : هذا كان في سالف  
الزمان ! .. أما الآن فلا يجوز خروجهن لما هن عليه من زيادة التبرج ، إلا العجائز إن  
كان لهن مكان خاص ..

وصاحب التاج غفر الله له يتبع في هذا الحكم علماء السنة من قبله ، فإن  
شروحهن غالباً لا تخرج عن هذا المعنى ..

والواقع أن أولئك الشرائح يذهبون بعيداً عن مراد الرسول ﷺ ، وتجبرفهم التقاليد  
العربية ، فينسخون بها أحكام الشريعة ، ومقررات الدين ..

وفي حديث جابر - وهو في منتهى الصحة - أن امرأة من وسط النساء سفيعاء  
الخدرين ، استفهمت من الرسول عن بعض ما قال في خطبة العيد .. والسفيعاء  
الحمراء وزناً ومعنى ، أو التي في حمرة خدوتها سمرة ! ..

وظاهر أن المرأة كانت سافرة الوجه دون حرج ، وهذا أمر يمارى فيه المتعصبون البعض التقاليد الموروثة .. أما تعاليم الإسلام فموضع نظر ؛ لأنها تخالف ما ألغوا من تقاليد ..

ومن النكسات التي أصابت جماعة المسلمين ، وأوهنت قواهم من قديم ، انفصال الحكم عن العلم ، وسير كل منها في مجرى اختص به ، لقد كان الخلفاء الراشدون حكاماً وفقهاء معاً .

ولست أعني بالفقه الاستبخار في تفاصيل العبادات وفروع الأحكام كما يتصور الناس ، كلا ! .. إنما أعني بالعلم إدراك الأصول والغايات العظمى لدين الله ، وإدراك ما يدعمها من حجج وما يشنغها من شبه ، والقدرة النفسية على الغرس والخصاد ، والكر والفر ..

إن المرء ليغوص في بحار الحيرة عندما يرى كرادلة العالم النصراني يختارون أدهاهم وأذكاهم وأجلدهم على خدمة الدين ، وعندما يرى معتنقى الشيوعية يختارون أقدرهم وأمهرهم وأشجعهم على خدمة الذهب ! على حين يقود المسلمين على مر التاريخ رجل أعظم مؤهلاته أنه ينتمي إلى المأسوف على شبابه أمية بن حرب ! أو الصحابي المعروف عباس بن عبد المطلب <sup>(١)</sup> أو ابن الأناضول عثمان بن هيان بن بيان ! ..

إن أولئك الخلفاء لا ترشحهم مواهبهم الخاصة لمنصب ذي بال ، وليس في كتاب الله ولا سنة رسوله إلا ما يشجب هذا المسلك ، بيد أن تقاليد العرب اعوجت بتعاليم الإسلام كرها ودفعتها في هذا المجرى .

ونشأ عن ذلك أن العلم بدأ يستوحش ، وقد كابر وقاوم واستمسك بحقه في الحياة مستمدًا كفاحه من تعاليم الإسلام ، وما بقى له من كرامة بين الجماهير ..

لكن العلم ، وأعني الدينى منه خاصة ، أخذ ينحدر ، وتقل وجاهته ، وانصرف عنه كل الانحراف الطبقات الشرية ، أو المرشحة للوظائف العليا ، ولم يبق على الوفاء له إلا بعض المغامرين بأولادهم في سبيل الله .. أو بعض الذين عز عليهم السير في ميدان آخر من ميادين المعرفة فرضوا بما لا محيس عنده ، أو لا مفر منه ..

ومن انفصال العلم عن الحكم ورث المسلمون المعاصرون مشكلتين جديرتين بالنظر العميق الأولى : هجرة العقول الكبيرة إلى الغرب ، والأخرى : رداءة الأوعية الحاملة للفقه ، وطلبتها للدنيا تحت أقدام المستبددين .

---

(١) نحن نحب نبينا من أعماق قلوبنا ، وهو عليه الصلاة والسلام الذي شرح لنا سنن الخلافة الراشدة فليس لأحد من أسرته أن يحسبها في ذريته بضعة قرون .

## ٩٨. هل نجح الإسلام في تحقيق أهدافه خلال تاريخه الطويل؟

عندما قرأت هذا السؤال أسرعت بالقول : لماذا لا يوجه هذا السؤال إلى الدينين السابقين عليه من الناحية التاريخية؟ هل أحدهما أو كلاهما حقق أهدافه ، وفرض على العالم صبغته؟ ..

سكان العالم الآن أربعة مليارات ونصف تقريرًا ، فيهم مليار مسلم ، ومتلهم نصراني ، ومتلهم وثنى ، والباقي شيوعيون! ذلك هو الانتماء الظاهر الذي يمكن إحصائه ..

غير أنني أنظر في الإجابة من ناحية أخرى ، أن الإسلام لا يمثل نفسه عندما يفشل في سوق الأحياء جميًعا تحت لوائه! إنه يمثل الأديان كلها في الحقيقة ، فمعنى أنني مسلم أنني أؤمن بموسى كأحد أتباعه الذين عاصروه وأيدوه ، وأؤمن كذلك بيعيسى كواحد من حواريه الذين يحبونه وينصرونـه! كل ما هنالك أنني لأضم إلى الإيمان بهذين الرجلين الصالحين! إيماناً بـرجل آخر هو أخ لهما ومحبـي لـتعالـيمـهـما ، رجل تلقـى عن ربه هذه العبارة ﴿مَا يُقالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِرَسُولِ مِنْ قَبْلِكَ﴾<sup>(١)</sup>.

إذا لم ينجح أتباع محمد في بسط دعوته على الناس ، فمعنى ذلك فشـل الدين كله والرسل جميـعاً! ..

هـذا عندـما يكون الرفض لـحقـائقـ الرـسـالـةـ المـعـروـضـةـ! أـمـاـ إـذـاـ كانـ الرـفـضـ لـسوـءـ خـلـقـ الـعـارـضـ وـفـقـدانـهـ الـوعـىـ الصـحـيحـ ،ـ فـإـنـ اللـوـمـ أوـ التـسـاؤـلـ لاـ يـوجـهـ إـلـىـ إـلـاسـلامـ ،ـ بلـ إـلـىـ الـأـمـةـ الـتـىـ أـسـاءـتـ الـبـلـاغـ ،ـ وـشـانـتـ الـمـبـادـىـ الـتـىـ تـحـمـلـهـاـ!ـ وـيـبـدوـ أـنـ ذـلـكـ هوـ المـقصـودـ مـنـ السـؤـالـ ..

وـإـذـاـ كانـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ فـإـنـ السـؤـالـ يـجـبـ أـنـ يـصـاغـ عـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ:ـ هـلـ نـجـحـ الـمـسـلـمـونـ فـيـ خـدـمـةـ رـسـالـتـهـمـ خـلـالـ الـقـرـونـ الـأـرـبـعـةـ عـشـرـ ،ـ أـمـ كـانـ فـشـلـهـمـ أـغـلـبـ؟ـ ..ـ وـمـعـ أـنـيـ شـدـيـدـ الـلـوـمـ لـأـمـتـىـ ،ـ دـائـمـ التـقـرـيـعـ لـهـاـ فـإـنـىـ لـاـ أـسـتـطـعـ أـبـدـاـ الـزـعـمـ بـأـنـ

(١) فصلـتـ :ـ ٤٣ـ .

اليهود أو النصارى كانوا خيراً منها حالاً ، ولا تخدعنى الهراء السياسي المعاصرة عن تقرير الحقيقة .. فلا يزال المسلمون برغم جراحاتهم الخطيرة أولى بالله ، وأعرف برسالاته ، وأملك لأسباب العافية ، وأحق بالبقاء ..

وما قدموه للعالم ، وما ينتظر منهم تقدیمه يرجح كفتهم ، ويعلى حجتهم ..

إن الإسلام انتقل بالحياة البشرية نقلة حاسمة في عدة مجالات :

(أ) نقى عقيدة الوحدانية من كل شوائب الشرك .

(ب) رفض أي عنصر في الإيمان يناقض العقل .

(ج) أقر المساواة في الحقوق والواجبات على اختلاف الألوان والأديان ..

(د) خفف من ويلات الحروب وحرم الدمار الشامل .

ومع ما تعرض له التاريخ الإسلامي من مد وجزر ، وذبول وازدهار ، فإن الأمة الإسلامية فرضت طابعها المتميز على الفكر البشري ، وجعلت خصومها يراجعون أنفسهم ، ويجدون بعض مواريثهم أو يتخلون عنها ..

كانت صورة الألوهية مفزعية في كلمات بعض المتحدثين عن الله إذ ييدور رب العالمين وكأنه شخص حاسد ذاهل يخطئ ويندم ويجهل ويتراجع ، ويفتقرب إلى من يرشده ويصحح له عمله ..

تأمل في هذه العبارات : لما قرر الله الانتقام من بنى إسرائيل بعد عبادتهم للجل قال موسى له : ارجع عن حمو غضبك ، واندم على الشر بشعبك ! فندم رب على الشر الذي قال : إنه يفعله بشعبه ! ..

وفي مكان آخر : فندم الرب واغتاظ لما أغضبه بنوه وبناته ..

فندم الرب على أنه ملك «شاول» على إسرائيل ! .

الرب كجبار يبرز ، وكرجل قتال يثير غيرته ، ويهتف ، ويصرخ ويظفر على أعدائه ..

سطع دخان من أنفه ، ومن فيه نار أكلة حمر متقد ، ظأطاً السموات والضباب تحت قدميه ، ركب على كروب وطار ، وخطف على أجنحة الرماح .. إلخ ..

وقد يعجب المرء عندما يرى أن الله أخرج آدم من الجنة غيرة منه أو خوفاً من مزاحمته له ..



والنص الوارد أنه حظر على آدم الأكل من شجرة المعرفة خشية أن يكون مثله ..  
إن عقيدة الوحدانية والكمال المطلق لله سبحانه وتعالى كما عرضها المسلمون ،  
قهرت وبهرت وجعلت العالمين يستكينون إليها ويتجاهلون ما عدتها أو يذكرونها  
بحياء وإغماض ! ..

وهذا أثر إسلامي لا مثيل له ..  
وقد غالى المسلمين بالحكم العقلى ، وقرروا أن ما يرفضه العقل يستحيل أن  
يكون دينا .. بل هو أهواء البشر .. وهذه النزعة الإسلامية شقت طريقها إلى  
مستقبل الإنسانية ، وتخاذلت أمامها الملل والنحل .

ويسوقونا أن نتهم الحضارة الحديثة بأنها لاتزال تحترم التفرقة العنصرية ، وتعامل  
مع الأجناس الملونة ، ومع معتنقى الإسلام خاصة بمشاعر الضغف والزراية! ..

إن القوانين - من الناحية النظرية - تلغى هذه التفرقة ، أما من الناحية العملية  
فالحيف ينزل بالضعف من المسلمين والزنج دون حرج ، وقد أصدرت هيئة  
الأمم المتحدة ٢٥٠ (مائتين وخمسين) قراراً لمصلحة أهل فلسطين ، لم ينفذ منها  
قرار واحد! .

ولم يعرف المسلمون بتة حروب الإبادة الجماعية ، ولم يعرف العالم فاتحاً أرحم  
من العرب ، بل إن الأكراد والأتراك المسلمين كانوا أفع ألف مرة من الدول  
الأوربية الغابرة والحاضرة على سواء ..

وطيبة المسلمين إلى حد الغفلة المعيبة هي التي تجعلهم ينسون ما حل بأبيائهم  
 وإنحصارهم في أيام نحسات ..

لقد غزا «نابليون» مصر والشام فقتل في الشام أربعة آلاف أسير بعد ما أمنهم  
على حياتهم ..

واستحر القتل بسكان مصر في الوجهين البحري والقبلي والعاصمة نفسها  
حتى اهتز عدد السكان ، ولا يريد أن يذكر هذا أحد .

ويظهر أن اغتيال الأسرى على كثرتهم داء قديم ، فإن صلاح الدين الأيوبي  
أرسل إلى «ريتشارد» ملك إنجلترا - وكان على رأس حملة صليبية تقاتل المسلمين  
في الشرق - أرسل إليه بفدية كبيرة ليفك قيود هؤلاء الأسرى فماذا حدث؟ ..

إليك ما كتبه «ستيفن رنسيمان» في الجزء الثالث من «تاريخ الحروب الصليبية» بعد ما شرح مراوغات «ريتشارد» وتعنت مفاوضيه قال : أصحى «ريتشارد» حريصا على أن يغادر عكا وأن يزحف على بيت المقدس ، وصار الأسرى المسلمين مصدر حيرة له ثم انسرح صدره للخلاص منهم بعد ما دبر اعتذاراً رأه مقبولا ، قال : إن صلاح الدين نقض عهده معه ، ومن أجل ذلك فقد أمر بالإجهاز على ٢٧٠٠ ألفين وسبعمائة أسير من الذين بقوا على قيد الحياة من حامية عكا! .. قال المؤلف : « .. واشتد حماس عساكره للقيام بهذه المجازرة ، وحمدوا الله في جزل وسرور .. حسبما يروى المدافعون عن ريتشارد - فقد هيأ لهم فرصة لانتقام لرفاقهم الذين سقطوا أمام المدينة أثناء الهجوم عليها ، ولقى زوجات الأسرى وأطفالهم مصارعهم إلى جوار رجالهم ! ..

ولم يبق الصليبيون إلا على بعض رجال يستفيدون منهم في أعمال السخرة ، وبعض الأعيان ، أما الباقون فقد فنوا جميعا ، وشهد المسلمين المرابطون في أقرب المعاقل إلى عكا ما قد حدث فاندفعوا الإنقاذ إخوانهم وأهليهم ، وعلى الرغم من أنهم ظلوا يقاتلون حتى حلول الظلام فقد عجزوا عن الوصول إليهم ..

ولما انتهت المذبحة غادر الإنجليز البقعة بما تناشر عليها من الجثث المشوهة ، وأصحى بوسع المسلمين أن يقدموا للتعرف على أصدقائهم الذين استشهدوا ..

لندع هذا المشهد الكئيب ، ولنترك دلالاته البينة ، ولننتقل مع «ستيفن رنسيمان» إلى مشهد آخر ذكره في الجزء الثاني من كتابه بعد ما انتصر صلاح الدين في حطين .. قال : «وقبل صلاح الدين أن يضع شروط الصلح ، فعرض بأن يسع كل مسيحي أن يفتدى نفسه ، على أساس عشرة دنانير للرجل ، وخمسة دنانير للمرأة ، ودينار للطفل ، وعندئذ أشار باليان إلى أن بالمدينة حوالي عشرين ألفاً من الفقراء ، ليس بسعهم أن يؤدوا هذا المبلغ ، أفلا يجوز للسلطات المسيحية أن تدفع مبلغاً إجمالياً ، لافتدائهم ورضي صلاح الدين بأن يقبل مائة ألف دينار عن جميع العشرين ألفاً ، غير أن باليان أدرك أنه ليس من المستطاع تحصيل هذا المبلغ الضخم ، فتقرر إطلاق سراح سبعة آلاف مقابل دفع ثلاثة ألف دينار وبناء على أوامر باليان ، ألقى العسكر السلاح . وفي يوم الجمعة ٢ أكتوبر سنة ١١٨٧ م ، دخل صلاح الدين بيت المقدس ، ويوافق هذا التاريخ السابع والعشرين من رجب ، الذي

يجري فيه الاحتفال بعيد الإسراء ، حين أسرى النبي إلى بيت المقدس ، ثم ارتقى إلى السماء ..

والواقع أن المسلمين الظافرين اشتهروا بالاستقامة والإنسانية ، فبينما كان الفرج منذ ثمان وثمانين سنة يخوضون في دماء ضحاياهم ، لم تتعرض الآن دار من الدور للنهب ، ولم يحل بأحد من الأشخاص مكروه . إذ صار رجال الشرطة ، بناء على أوامر صلاح الدين ، يطوفون بالشوارع والأبواب يمنعون كل اعتقداء يقع على المسيحيين . وفي تلك الأثناء حرص كل مسيحي على أن يلتمس المال اللازم لافتداه . وأنخذ باليان كل ما في بيت المال من الأموال لدفع ما وعد به من أموال الافتداء ، وقدرها ثلاثون ألف دينار . ولم يخرج الاسبتارية والدواوية عن شيء من أموالهم إلا بصعوبة ، ولم يحفل البطريرك وهيئة الكنيسة إلا بأنفسهم ، ودهش المسلمون حينما رأوا البطريرك هرقل يؤدى عشرة دنانير ، مقدار الفدية المطلوبة منه ، ويغادر المدينة ، وقد انحنت قامته لشلل ما يحمله من الذهب ، وقد تبعته العربات التي تحمل ما بحوزته من الطنافس والأواني المصنوعة من المعادن النفيسة . وبفضل ماتبقى من منحة الملك هنري الثاني ، تقرر إطلاق سراح سبعة آلاف من الفقراء . وقد كان يصح أن ينجو من الاسترقاق ألف عديدة من المسيحيين لو أن الاسبتارية والدواوية والكنيسة كانوا أكثر سخاء . ولم يلبث أن تدفق من أبواب المدينة طابوران من المسيحيين ، تألف الأول من أولئك الذين افتدوا أنفسهم ، أو تم افتداهم بفضل جهود باليان ، أما الطابور الثاني فشمل أولئك الذين لم يستطعوا افتداء أنفسهم ، ولذا توجهوا إلى الأسر . ومن المناظر التي تدعو للأسى والحزن ، ما حدث من التفات العادل إلى أخيه صلاح الدين يطلب منه إطلاق سراح ألف أسير ، على سبيل المكافأة عن خدماته له ، فوهبهم له صلاح الدين ، فأطلق العادل على الفور سراحهم . وإذا ابتهج البطريرك هرقل لأن يلتمس هذه الوسيلة الرخيصة لفعل الخير ، لم يسعه إلا أن يطلب من صلاح الدين أن يهبه بعض الأرقاء ليعتقهم ، فبذل له صلاح الدين سبعمائة أسير ، كما جعل صلاح الدين لباليان خمسمائة أسير . ثم أعلن صلاح الدين أنه سوف يطلق سراح كل شيخ ، وكل امرأة عجوز . ولما أقبل نساء الفرج اللائي افتدن أنفسهن ، وقد امتلأت عيونهن بالدموع ، فسألن صلاح الدين أين يكون مصيرهن ، بعد أن لقى أزواجهن أو آباوهن مصرعهم أو وقعوا في الأسر ، أجاب بأنه وعد بإطلاق سراح كل من في الأسر من أزواجهن .

وبذل الأرامل واليتامى من خزانته العطايا كلًّ بحسب حالته . والواقع أن رحمته وعطفه كان على نقىض أفعال الغزاة فى الحملة الصليبية الأولى» ..

إن الأمة الإسلامية - برغم تعاسة الظروف التى ألمت بها - أرسست قواعد خير كثيرة فى هذه الحياة ، وما يبقى لها بعد معادلات الحذف والإضافة يزيئها ولا يشينها ..

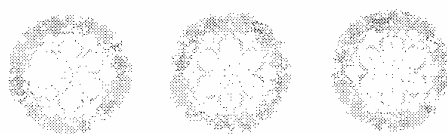
وأعرف أن خصومها أصفق وجوها وأقدر على فعل المناكر ودفنها فلا تعرف ، وأجرأ على تلمس العيوب للبراء ، والإصرار عليها حتى تثبت ..

وفي عصرنا هذا أمر رجل دين أحمق فى غيانا بأمريكا الوسطى ألف شاب بالانتحار الجماعى ، فماتوا كلهم فى صمت! ولو فعل شيخ مسلم واحد فى المائة من هذه المأساة لدمغت الأمة الإسلامية بعار لا تقدر على الإفلات منه! ولننسب للإسلام كل شر ! ..

وما ننكر أن هناك منصفين صارحوا بفضل الأمة الإسلامية على العالم وأخر ما قرأتنا لهؤلاء كتاب «شمس العرب تسقط على الغرب» لأستاذة ألمانية طاهرة الذمة ..

صحيح أن المسلمين اليوم فى أوضاع بالغة السوء! وصحيح أن فساد الحكم حقبا طويلة من وراء هذا الانحدار ، بيد أن الأمة الجريحة لازالت أنبل من قاتلها ، ولا تزال ثروتها الروحية أجدل بالتقدير ، وأحق بالتقديم ..

إن الذكاء الأناني فى أوربا وأمريكا سيجر الويل على أصحابه وقد يجره على العالم كله ، مالم يرحمنا الله ..



## ٩٩. كيف تتصور مستقبل الإسلام في عالم الغد؟

حاضر المسلمين يقبض الصدر ، وقد يبعث على التشاوئ! ولكنني واثق من أن هذه المخنة ستنجلى كما انجلت محن أخرى في أيام مضت ..

على أن انجلاء المحن لا يشبه انقشاع السحب ، نرقبه ونحوه مكتوفو الأيدي .. كلا ، لابد من عمل جاد وسعي لاغب .. أو كما قلت في موضع آخر : لابد أن يعتنق المسلمون الإسلام يقيناً وخلقاً ونشاطاً وفكراً ..

أما مع النعائض الموجودة فيستحيل أن يكسب المسلمون خيراً ..

إن أعطاباً نفسية وعقلية أصابت كيانهم بشلل لا تعرفه أم أخرى ، وألحقت برسالتهم مهانة كبيرة .. أقول ذلك وأنا أقرأ كلمات للمهندس ماهر أباظة وزير الكهرباء جاء فيها : إن قطاع الطاقة ظل يبحث منذ خمس عشرة سنة عن سر صناعة مادة معينة في العازلات الكهربائية دون جدوى فقد رفضت الشركات الأجنبية - نحو سبع شركات - أن تعطى أسرار هذه التكنولوجيا حتى تبقى المصدر الوحيد لها وحتى تبيعها وفق شروطها ..

قال الوزير : ثم تطوع العلماء الصينيون بإخبارنا أن المواد التي تصنع منها هذه العازلات موجودة في تربتنا ، وأنهم سيرسلون خبراءهم ليرشدونا إليها في بلادنا!!! ..

علماء الصين درسوا طبيعة أرضنا في البحر المتوسط إنني لم أدهش للخبر .. لأنني لما ذهبت إلى «نواكشوط» عاصمة موريتانيا عرفت أن المياه التي تغذى العاصمة تأتي من آبار جوفية اكتشفها الصينيون ، وقاموا بعد أنابيبها إلينا ، لقد عرفوا وهم على المحيط الهادئ خيرات أرضنا على المحيط الأطلسي ..

قلت لنفسي : إنني أعرض الدعوة الإسلامية كلاماً ، وهؤلاء الصينيون يعرضون الدعوة الشيعية عملاً .. وخارمني حزن عميق ..

ومضيت أتابع ما قرأته في موضوع العازلات الكهربية ففوجئت بأمر آخر ، لقد تكلم عالم مصرى هو الدكتور عصام حسن يقول : إن مادة الكوليدين التي تنتج العوازل المطلوبة موجودة في سيناء وفي كلابشة ، وإن إمكانات استخدامها قدمت

إلى الإدارة المصرية من سنين طويلة ، وهى إلى الآن حبيسة أدراج بعض الرؤساء !  
قال : وإن العلماء الصينيين لم يعرفوا نبأ هذه المادة إلا من كتابات وبحوث العلماء  
المصريين التي نشروها في الخارج !

لقد صدقت هذا التعليق ، وأدركت أن المخنث ليست جهلا ، وإنما هي ت بلد بعض  
الرؤساء أو هي ما أشرت إليه في إجابة سابقة ، انفصال العلم عن الحكم في أغلب  
البلاد الإسلامية .

فالأمر كما قيل :

إن كنت لا تدرى فتلك مصيبة  
أو كنت تدرى فال المصيبة أعظم !

ويظهر أن هناك نوعين من الشلل الجرئي يقطع دورة الإحساس في الكيان  
الإسلامي العام ، ويقعد الأمة عن أداء رسالتها الكبرى .. ذاك لو بقي لدينا شعور  
 بأننا نحمل للعالم رسالة كبرى ..

إن الوهن الذي حل بال المسلمين دوخهم ، وجعل أبصارهم عند مواطن أقدامهم .

ولكى نطمئن فى استماع الناس إلينا يجب أن نقول ما يعقل ! أو نعقل ما قبل لنا  
فى كتابنا ونكون غوذجاً حسناً له ..

هل من التصور المحترم للإسلام أن يقول بعض «العلماء» : الحاكم يرضى في  
طريقه دون اكتراث بالشوري ؟ لأنها غير ملزمة له ؟ هل تخدم الفرعونية بأفضل من  
هذا اللغو ..

هل من التصور المحترم للإسلام أن يقال في حكومته : إنها حكومة الحزب  
الواحد ؟ ..

إن أقمار التجسس الأمريكية صورت الطائرة الكورية التي أسقطت قريباً من قاعدة  
عسكرية روسية ، ولا يزال بعض علمائنا يحارب التصوير بضراوة ، ويراه وثنية ! ..

وبعضهم حكم بأن وصول الأمريكيين إلى القمر خبر أحد ، لا يفيد العلم ، وأن  
الأمر إشاعة ..

ولنترك هذا الهزل إلى آفة تخديش الفكر الدينى ! إن مناقشة السند أو التمحىص  
النظري للحكم المروى أساس الحكم في القضايا المعروضة ، أما ملاحظة الآثار  
الاجتماعية عند ترجيح اجتهاد على اجتهاد فلا يلتفت إليها ..



ومن هنا استبعد رأى ابن تيمية فى رفض الطلاق البدعى ، ورفض الآثار المترتبة عليه ..

واستبعد رأى أبي حنيفة فى أن المسلم يقتل فى الذمى أو أن المرأة تبادر عقدها ، وكان العمة عند المستبعدين مجرد النظر فى قواعد الاستدلال ، أما استقصاء الأبعاد الاجتماعية لهذه الأحكام الفرعية العملية فلم يرد على البال ..

ونحن لا نهون من قيمة الاستدلال فى القضايا الاجتهادية ، وإنما ندعو إلى احترام التقاليد المستقرة فى بيئة ما دام لا يصادمها نص ، كما نرفض التشبيث باجتهاد ما إذا كان يعوق سير الدعوة الإسلامية ، فلا وزن لاجتهد فرعى يعترض انتشار الأصول والأركان ..

وإذا رأينا أن الأوروبيين يقبلون الإسلام لو سمحنا للمرأة بالقضاء فى الدماء والأغراض ، وولادة المناصب العامة فليدخلوا فى الإسلام! وليعلموا بذهب ابن حزم! أليس ذلك خيرا لنا ولهم؟ .

وقد أمسى الجهاد فرض عين على كل مسلم ومسلمة بعد ما اقتحمت دار الإسلام من أقطارها ، ومن أبجديات الجهاد العلم بكل ما أودع الله من قوى فى أرجاء البر والبحر والجو ، إن هذا العلم الضرورى يسبق علوماً كثيرة ظهرت أيام الترف والتلذذ ، بل لقد أمست علوم اللغة العربية من فروض العين على المثقفين ، بعد ما تدرجت هذه اللغة ، وأسقطت مكانتها عن عمد ..

ومن النفاق أو الجبن شغل المسلمين بنوافل علمية أو عملية قبل استكمال الفروض المهملة ..

بناء الأمة الإسلامية من جديد يفرض على الساسة والدعاة والفقهاء أن يعنوا النظر ، ويطلبوا التفكير ، وأن يحاربوا بجهد متساو الغزو الثقافى الوارد من الخارج والانحرافات الكثيرة المتوارثة من الداخل ..

وللأخلاق قصة لا يجوز إغفالها .. هناك أخلاق تنشأ من حسن معرفة الله ، أو من صدق عقيدة التوحيد ، أبحث عنها فى سلوك خاصة وعامة فلا أجدها ..

هل أستطيع وصف رجل يخاف الناس ولا يخاف الله ، ويسترضى الناس ولا يسترضى الله ، ويتوكل على الناس ولا يتوكى على الله ، هل أستطيع وصف هذا المخلوق بأنه مسلم؟!

وهناك جملة أخلاق تقوم على محو النفاق وتركية السريرة وتنضبط بها الأعمال والأحوال ، نبه إليها النبي العظيم الذي قال : «بعثت لأتم مكارم الأخلاق» ، إنه أحصى أمارات النفاق في الكذب وخلف الوعد وخيانة الأمانة ونكث العهود والفجور في الخصومة ! ماذا يقول المسلم ؟ .. إذا كانت مجتمعات أخرى أحقر منا على الصدق والأمانة والوفاء والسماحة ؟ ..

ولقد رأيت نظافة القرى والمدن في أم شتى ، ورأيت النظام الصارم يشيع بين مشاتها وركابها وألقيت نظرة خاطفة على بلادنا ثم شعرت بغصة ..

لا أدرى ماذا حدث لنا ؟ إننا نموت ونحيي ديننا معنا !

ورأيت عملاً يكرهون الإتقان ، وموظفين يكرهون الخدمة العامة ، ورؤساء يشعرون بمركبات النقص أو عقد الوضاعة وينظرون إلى الجماهير من أعلى .. وهم آلهم وعشيرتهم ..

إن قضايا الأخلاق أخطر من قضايا أخرى لاسيما والخلق عندنا يتركز على الإيمان بالله ، ولا يتركز على فلسفات بشرية أو مادية ، وذلك يعني أن هدم الإسلام - وهو دين أكثر من تسعة أعشار العرب - لا ثمرة له إلا ضياع الأخلاق يقينا ..

وعندما يقول الله تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ﴾<sup>(١)</sup>.

فلا تنتظر عدالة ، ولا شهادة نقية من شخص خرب القلب ! الواقع أن الذين ينتقضون الإسلام ويعيشون بشعائره يهزلون الأخلاق هزا ، وينشئون أجيالاً لا تصلح في حرب ولا سلام ..

وليس بقائم بنيان قوم إذا أخلاقهم كانت خراباً !!

يجب أن تقوم للإسلام أمة تعمل به ، وتعطى صورة صادقة له .. ومن السفاهة تكليف العالم أن يدرس الإسلام مجردًا من سيرة معتنقيه .. وتحميله مسئولية فلسفية عن كفره وإيمانه بعد تلك الدراسة العجيبة ..

وأرى أن الصحوة الإسلامية المعاصرة مكلفة بتكوين هذه الأمة الجديدة ، وإنصاف رسالة الإسلام من هذا البلاء ..

. (١) النساء : ١٣٥

ومع قام هذا التكوين نعرض أنفسنا على ساكنى القرارات المعمورة ، واعتقادى أن النجاح سيكون حليفنا ، فإن لصاحب الحق مقالاً ، وللحقيقة سناؤها وإغراؤها ، وقد سئم الناس ما صحب الحضارة الحديثة من جفاف وإباحية ، ومن شره ووحشية ، ومن بعد عن الله وكفر بلقائه ..

وفي حقائق الإسلام ، وشعب الإيمان الجامدة الجليلة ما يغنى ويستحق كل حفاوة ..

وفي لقائي ببعض الكبار الذين أسلمو رأيت أن الجانب العاطفى من الإسلام هو الذى اجتذب الانتباه ، أو المنطق العقلى للقرآن الكريم ، أى أن القوم ينشدون ما ينقصهم .. وهذا ألفت النظر إلى أن بالإسلام أصولاً صلبة ، وفروعاً مرنة ، وفيه أقوال وأراء نسبتها إلى الناس أقرب من نسبتها إلى رب الناس ، والدعاة الراشدون يعرفون واجبهم بإزاء هذا كله ..

وأخشى أن يذهب داعية ليطعن فى قانون السببية ويزعم أن النار لا تحرق بحرها ، وأن السكينة لا تقطع بحدها ، كما هو مقرر فى كتب الكلام عندنا .. أو ليذهب آخر ليقول : لاتقيدوا الحكم بالشورى ، فليس يجب عليه ذلك ..

أو يذهب آخر فيقول : لابد من ضرب النقاب على وجوه النساء وحبسهن فى البيوت أغلب العمر ، فلا تتعلم ولا تعبد ولا تمشي فى الأسواق ..

إن أصول الإسلام ومعاقد العبادات والأخلاق هى التى يدعى إليها ، والناس يتخيرون بعد ما يعجبهم من تفاسير ووجهات نظر ..

وفي رأىي أن النموذج العلمى الذى يقدمه المسلمون هو الأساس الأول لنجاح الدعوة .. ثم إن الدول الإسلامية الكثيرة يجب أن تتقارب وتوهى الحدود بينها ، ولا بأس أن يبدأ ذلك بأسواق مشتركة أو بتكوين اتحادات إقليمية كما تم بين دول الخليج ، ودول وادى النيل ، وما يقترح بين دول المغرب الكبير .. على أن يكون الهدف الأهم تجتمع المسلمين كافة فى كيان واحد ، أو جسد روحه الإسلام .



## ١٠٠ . إلى أي مدى يمكن أن يقتبس من هذه الحضارة المعاصرة؟

كان رجال التعليم وال التربية في اليابان أيقاظاً عندما اتصلت بلادهم بأوروبا في القرن الماضي ، أو قل : كان حرس التقاليد الموروثة صاحين عندما قررت اليابان الاستفادة من التفوق الصناعي الغربي ، فقد أعدوا لكل جديد يقتبس مكانه فوق أرضهم ، ومساحته المادية والأدبية التي لا يعودوا ، وهيمروا ببصر حاد على الآثار المتوقعة حتى لاتفلت من أيديهم ، أو تتحرك بعيداً عن خططهم المرسومة ..

ومع التزام هذا الخط الصارم بقيت الشخصية اليابانية محفوظة السمات ثابتة الملامح ، فانتقلت الصناعات الغربية إلى اليابان ، ولم يتحول اليابانيون إلى أوربيين في عقائدهم أو لغتهم أو أدابهم وأخلاقهم ..  
إنهم فعلوا ولم ينفعوا وقادوا ولم ينقادوا ..

وكانت هناك أديان بينها فجوات ، البوذية من ناحية ، والشنتوية من ناحية أخرى .. والأتباع الخالصون تقسمهم وجهات نظر شتى ، ومذاهب فقهية كثيرة - إن صع التعبير - بيد أن لونا من المعايشة السلمية فرض نفسه على الجميع فإذا اليابانيون كلهم دون حساسيات دينية يتعاونون على إنهاض بلدتهم ورفع لوائه ، وتم لهم ما أرادوا ..

إن للنجاح الحقيقي أساساً لا يتغير .. هو النفس الإنسانية ، فإذا استقر هذا المهد لم يبق شيء ذو بال ، وقد كان محمد ﷺ أعرف إنسان بهذه الحقيقة ، فاتجهت جهوده كلها قبل أي شيء إلى داخل الإنسان تصوّره وتضيّقه وتطمئن إلى قراره ومساره ، وهو يعرف أن هذا الإنسان سوف يفرض نفسه على بيته يوماً عندما تزاح العوائق من أمامه ..

ولم يحاول قط الاصطدام بالأسور الخارجية قبل استكمال هذا الداخل المهم .. ومن ثم ترك الأصنام منصوبة حول الكعبة عشرين سنة ، لم يهشم واحداً منها في معركة طائفة ، بل الثابت في سيرته أنه طاف في عمرة في السنة السابقة حول الكعبة والأصنام جائمة حولها ، وفي الأوضاع التي كانت عليها من بدء الدعوة ..

أكان ذلك بقيا عليها ، أو توقيرًا لها؟ .. كلا .. لقد كان يعلم أن لها أجلا لا  
ريب فيه ، وأنها عن قريب أو بعيد ستتحول جذاذا ..  
ومن الذي يقوم بهذا التحويل الحاسم؟ الرجال الذين استناروا من الداخل ،  
وتربوا على التوحيد الحق ..  
لقد عرفوا أن الذباب أقوى من هذه الأصنام ، وأنها لا تثبت في معركة معه ..  
ألم يتلوا قوله تعالى :

**﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوْ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلِبُوهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعْفُ الطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبُ﴾** <sup>(١)</sup>.

فليتربيصوا بهذه الأصنام يومًا لا ريب فيه دون استعجال ، وليهتموا بداخلهم  
يعهدونه فهو الوجود الآتي مع الغد ..

ويتساءل أناس : ما هذا التعهد الشاغل المهم؟ ونقول : هو تعهد الوعى ليكون  
صحيحاً ، والباطن ليكون نظيفاً ، والخلق ليكون عظيمًا ، والإخاء ليكون وثيقاً ،  
والهدف ليكون واضحًا .. فالآم لا تبني بالصور وإنما تبني بالحقائق ..

إن المنافقين أحسن الناس للمراسم ، وقلوبهم هواء .. أما المؤمنون فإن نضج  
نفوسهم ، وزكارة سرائرهم ، هما سر عظمتهم ، وسر مآل الأمور إليهم ..

ولا يعرف في تاريخ الهداة مثل محمد ﷺ أحسن صوغ النفوس وإيقاظ  
ملكاتها وإدارتها بأعظم ما فيها من طاقة ، وجعلها تدفع ولا تندفع ، وتوثر ولا تتأثر ..  
فهل نحن الدعاة المنتدين إليه نفهم هذا المنهج ، ونلتزم منطقه؟؟ .. إن الموجهين  
اليابانيين كانوا أذكى منا وأقدر في مواجهة المشاكل وهزيمة الصعاب ..

نظرت بحسنة إلى «الخلق الفردي» في الإفادة من التقدم الصناعي العالمي ، ما هذا؟  
هذا شاب يقود سيارة فارهة ، تنهب الأرض نهبا ، ينزل منها بأنقة وكبراء ، ويرمق  
الشارع بنظرة استعلاء ، يشتري بعض السلع ثم يعتطي سيارته ويعود من حيث جاء ..  
إنه مازاد من الناحية الإنسانية شيئاً عن الأيام التي كان سلفه يمشي فيها حافياً  
أو متعللاً .. وما تشرف به أمته ولا أسرته .

(١) الحج : ٧٣

وهذا عامل قادم من وادي النيل ماذا حمل إلى وطنه؟ «فيديو»! إن المسكين جمد عرق جبينه وارهاق أعصابه في هذا الجهاز المسلح ، وسيحمله منصب القامة والهامة لأنه أصبح به أرفع مستوى ، وما درى المسكين أنه بما يحمل نقص وما زاد ..

العرب في الحضارة الحديثة شعوب مستهلكة تتنافس الدول الصناعية على إلهائها بالأدوات البراقة والختراعات المريحة .

والدعاة لا يدركون كيف يستنفذون أمتهم الخروبة من هذه الأوضاع القاتلة ؛ لأنهم لا يتوجهون إلى داخل الإنسان المسلم ، يحركون ماتوقف من أجهزته ، وينيرون ما أظلم من مصابيحه .. إنهم يتحركون نحو الظاهر القريب أو تحته بقليل ..

إن قدرة أمة ما على الصدارة في الأرض ، أو توريث أمة ما قيادة العالم كما يعبر القرآن الكريم ، لا يجئ بين عشية وضحاها ، ولا يتم بخصائص سهلة ، لا أن له صلاحيات معينة أومأ إليها الوحي في قوله سبحانه :

﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ﴾<sup>(١)</sup> .. لا تظن المدى قريباً بين مقاصه القرآن الكريم عن ذل بنى إسرائيل قدماً ، وبين تمكينهم في الأرض بعد ذلك . عندما توعد فرعون قوم موسى ، وجاء على لسانه .. ﴿سَنُقْتَلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقُهُمْ قَاهِرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .. قال موسى لقومه : ﴿اسْتَعِنُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ يُرِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾<sup>(٣)</sup> .. ومررت السنون ، وتغيرت الأوضاع ﴿وَأَوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعِفُونَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكَنَا فِيهَا﴾<sup>(٤)</sup> إن ذلك كله لم يتم في أيام قلائل ، إنه استغرق عشرات السنين ، حتى أمكن وفق سنن الله الاجتماعية أن يرزق العبيد أخلاق السيادة الحقيقية ..

والواقع أن العرب أيامبعثة تعهدتهم بالصدق والتهذيب يد صناع ، ومضت بهم في طريق الجد نبوة ملهمة ، نبوة حولت الماء والطين إلى أزهار ورياحين ..

نعم إن الإسلام حول العرب إلى ربانيين بعد ما كانوا شياطين ، وجعلهم غاذج تحذى في ميادين العبادات والمعاملات ، فكانت قيادتهم خيراً وبركة وكانت فتوحهم الفكرية والروحية أندى وأجدى من فتوحهم العسكرية الخارقة ..

(١) الأنبياء : ١٠٥ . (٢) الأعراف : ١٢٧ . (٣) الأعراف : ١٢٨ . (٤) الأعراف : ١٣٧ .

وعندما سقطت القيادات القديمة من الفرس والروم لم يبكها أحد ، لم يتخلَّف عن سقوطها فراغ يحاول الآخرون ملأه! بل الذي حدث أن الشعوب تنفسَت الصعداء ، ورأى أن ما جد في ربوتها أولى بالتقدير والاحترام ، أو أولى بالرعاية والحماية .

لكن عرب اليوم على غرار آخر ، ودعك من التخلف الصناعي والحضاري ، ولننظر إلى قضايا اجتماعية وأخلاقية هي من صميم حياتنا الداخلية ..

ما تقاليد الزواج عندنا؟ هناك أعراف متتبعة أن قبيلة دون قبيلة .. وأن أسرة أعرق من أسرة .. وأن مكانة امرئ ما تتبع من نسبة .. وقد ساند هذا السلوك الجائز تفكير فقهى يؤكد أن المرأة من بنى أمية أو بنى هاشم لا يرقى إلى مستواها الرجل من عرق آخر ..

أليست هذه هي التفرقة العنصرية التي جاء الإسلام لمحوها؟ هل نستطيع تصدير هذا التفكير إلى العالم؟ وهل تكون صادقين مع الله عندما نزعم أن ذلك دينه؟ .. وهل يقبله أهل الأرض منا؟ ..

وفي أقطار كثيرة رأيت الشباب يئن من غلاء المهر، وأحسست أن العوائق هائلة دون الحلال وأن المغريات كثيرة نحو الحرام ، فهل هذا العجز في علاج أهم الغرائز البشرية يعد نصراً إسلامياً ، وهل رسالة أمتنا الاجتماعية تصعيب الطيبات وتيسير الخبائث ، وهل يهش العالم لتقاليدنا تلك؟ ..

ولا أمضى في سرد أمثلة لتعثر قضايانا الإجتماعية ، وإنما أمد البصر لقضاياها الأخلاقية التي لن تستورد لبحثها خبراء أجانب ..

شكالى شاب ناشئ موهوب ، وعورة الطريق أمامه ، فقلت له يائساً : امض بواهبك إلى الأمام دون انتظار عون من أحد .. بل توقع الكبد والصد لأن البيئات التي نعيش فيها لا ترحب بالموهوبين ، ولا تؤتى كل ذى فضل فضله .. لا كارهة ، أو مغلوبة ..

أغلب الناس يعيش داخل قوقة من نفسه وما ربه ، وقلما يلتفت إلى الآخرين ليسدى عونا ، أو يقدم يدا ..

والطريقة التي يدرسون بها الدين لا تعين على زكاة النفس وسنائها ، فالأخضر عندما يرتدى ثوباً غالياً جميلاً قد يستر علته حيناً ، بيد أن ذلك لا يشفى سقامه . هكذا نرى الذين يؤدون مراسيم العبادات ، ولا يهذبون أنفسهم ..

الفارق بين الإنسان والحيوان أن الحيوان يتحرك بدوافع حاجاته الخاصة ولا يحس إلا ذاته! أما الإنسان فالمفترض أنه يحيا في مجتمع له ضوابطه وأدابه ،

وعلى المرء أن يحس بنفسه وبغيره معاً ، والصورة الدنيا للسلوك البشري تظهر في أفعال المجرمين الذين لا يهتمون إلا بما يشتهون ، أما صور الرقى المنشود فتتضخم كلما اختفت الأنانية ، وغا الإحساس بالغير ، والتقدير لحقوقه ..

وقد أقام الإسلام شعار «في سبيل الله» ليخلع الإنسان من أثره ، ويدفعه إلى ربه ! فالإنفاق ينبغي أن يكون في سبيل الله ، والجهاد ينبغي أن يكون في سبيل الله ، والسعى في هذه الدنيا ينبغي أن يكون في سبيل الله ، بل الحياة والممات جمياً في سبيل الله ..

وهذا الشعار يعني في النشاط العام أمرين : ابتغاء وجه الله ، وتحقيق المصلحة العامة ، وفقهاونا يرون أن حق الجماعة داخل في كل ما هو له ، إذ الإسلام يمزج بين الدين والدولة ، والعبادات والمعاملات ..

والذى حدث في هذا العصر أن المقاييس الأخلاقية في الغرب غالٍ في حق المجتمع ، وقهرت به النوازع الشخصية ، وجعلت «الموطن» يرعى وطنه ، ومصلحة قومه ورعة أمته .. إلى آخره ، وضبطت بذلك أنايته الخاصة ..

أما المنتسبون إلى الدين فإن شعار في سبيل الله «نسى ، أو تنوسي ، في مجال التربية»! .. وترك سرطان الأنانية يتند ويتوغل ، فماذا كانت النتيجة؟ .. فرقه مستغربة بين مجاهدى أفغانستان ، وبين محاررى فلسطين! وسيطرت المأرب على أغلب الأنشطة العامة .. فإذا الشخص الذي يعمل لوطنه في أوروبا أيقظ ضميرًا من مثيله الذي ينتمي إلى الدين ولا يفكر في سبيل الله ، وإنما يفكر في تنمية ثروته أو دعم مكانته ..

إن المبدأ الإسلامي الأول في التربية وهو : ﴿قُدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا﴾<sup>(١)</sup> لا يتحقق بالدعوى ولا بالصياغ ، وإنما يتحقق بتطبيق عميق حاسم في شئون الحياة ، وبين جميع الطوائف ..

إن «ديجول» ولـى نعمة فرنسا الحديثة دفن دون! : الأدغال في قريته ، وامرأته الفاضلة تعيش بين جدران ملجاً يرعى شيخوختها .. على حين نرى من خانوا أمتهم أو غشوها يدفنون وسط أحفال مائحة ، وتوضع في أفواه أسرهم ملاعق الذهب ! فهل هذه مثاليات الإسلام كما نراها؟ وهل تنتصر الدعوة الإسلامية بهذا التفاوت الصارخ؟ ..

(١) الشمس : ٩ .

إن الطيبة أو القدرة على ميز الخبيث من الطيب وإيثار الحسن على القبيح ، كانت المشاعر التي برب بها سلفنا الأولون بل آباءنا الأقربون .. ولقد عرفت فلاحي قريتنا وأنا صغير ينامون مبكرين بعد صلاة العشاء ، ويستيقظون مع الفجر ، فيذهبون صوب حقولهم ، وقد تذهب إليهم زوجاتهم أو أولادهم بالغداة ، فما يعودون من مزارعهم إلا مع الغروب .. وكانت أراضيهم تدر السمن والعسل ، وبركات الله تنهمر عليهم بالغدو والأصال ..

والآن بعد السهر والسمير على شتى البرامج والنوم حتى الضحى ، وإضاعة الصلاة ، واتباع الغفلات ماذا نجني؟ ..

والسؤال نفسه مع أهل الخليج ، لقد سمعت معمرين منهم يتحدثون عن الماضي بأسى وإعزاز معا! يقولون : كنا فقراء ، ولكن الرجولة والاستعفاف وتقوى الله كانت تسود الآفاق .. إن الغد مع الشهوات الواحدة الواقفة من الشمر ..

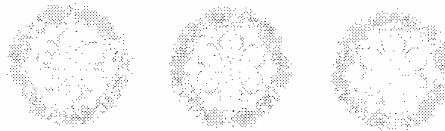
أريد من أمتنا أن تقتبس من حضارة الغرب ما يوافق أو يتوااءم مع فطرة الله في موارينا ..

ثم ماذا على الدعاة والمربيين لو درسوا الأساليب التي اتبعها اليابانيون في الاستفادة من هذه الحضارة؟ ..

ثم إن هناك خللا في التركيب الإنساني لأمتنا طرأ عليها مع ترداد العلل السياسية والاجتماعية ، جعل المنطق العلمي يتقهقر ، وتحل محله الأوهام ، وجعل الاكتفاء النفسي يضعف وتسد فراغه بعض الشعائر وصور الطاعات ..

وعلماؤنا الكبار لم تخدعهم هذه النقائص ، ولذلك رفض ابن القيم من الغنى البخل أن يكثر الذكر ويطيل الصيام ، فعبادته الأولى العطاء! كما رفض من الداعية الجبان أن يشرثر بالأوراد ، ويعتكف بعيداً عن الناس فعبادته الأولى الأمر والنهى والنصح .

وفي عصرنا هذا لا يخفى ما تحتاج إليه أمتنا كى تنهض من عشرتها ، وما أيسر التوفيق بين التقدم الحضاري ومواريث الدين والخلق ، والوفاء بحقوق الله ..



## الفهرس

### مقدمة

|    |                                                                                                                |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | ١ - ما الإسلام؟ ولماذا سمي كذلك؟                                                                               |
| ٥  | ٢ - لماذا كان الإسلام خاتم الأديان؟                                                                            |
| ٩  | ٣ - هل يستطيع الإنسان السوى الرشيد أن يعيش بلا إسلام؟                                                          |
| ١٢ | ٤ - كيف بنى الإسلام على خمس؟ وما هي؟ ولماذا خمس بالذات؟                                                        |
| ١٦ | ٥ - ما مكان التصوف في الإسلام؟                                                                                 |
| ٢٠ | ٦ - ما موقف أهل الكتاب في الإسلام؟                                                                             |
| ٢٤ | ٧ - هل الإيمان بالأئية الأولين والكتب السابقة ضروري في الإسلام؟ وما حكمة ذلك؟                                  |
| ٣٠ | ٨ - ما مفهوم الإسلام عن الحياة والموت؟                                                                         |
| ٣٥ | ٩ - ما فكرة الإسلام عن البعث والجزاء؟                                                                          |
| ٣٩ | ١٠ - ما البرزخ؟ وما دلالته في الإسلام؟                                                                         |
| ٤٣ | ١١ - ما طبيعة الجزاء الأخرى؟ هل هو روحي أم مادي؟                                                               |
| ٤٧ | ١٢ - ماذَا عن القضاء والقدر؟ وكيف نوفق بين الآيات التي تدل على أن الإنسان مختار والأخرى التي تدل على أنه مجبر؟ |
| ٥٢ | ١٣ - ما دور المسجد في الإسلام؟                                                                                 |
| ٥٧ | ١٤ - لماذا كانت الصلوات خمساً في اليوم؟ وما هو شكل الصلاة المقبولة؟                                            |
| ٦١ | ١٥ - ماذَا يرمز إليه الوضوء؟ ولماذا لا تصح الصلاة إلا به؟                                                      |
| ٦٥ | ١٦ - ما حكمة الحج؟ ولماذا كان الطواف حول الكعبة وهي بناء من حجر؟                                               |
| ٦٩ | ١٧ - ما هي دار الحرب؟ وما هي دار الإسلام؟                                                                      |
| ٧٣ | ١٨ - ما حقيقة الحرب والسلم في الإسلام؟                                                                         |
| ٧٧ | ١٩ - لماذا حمل الرسول السيف؟ ولم يكتف بالإقناع؟                                                                |
| ٨٢ |                                                                                                                |

- ٢٠- هل الجهاد مقصور على الدفاع أم يتجاوز ذلك لإكراه الناس بالقوة  
على الدخول في الإسلام؟ ٨٦
- ٢١- هل فريضة الجهاد لا تزال قائمة؟ وما واجب المسلمين اليوم تجاهها؟ ٩٠
- ٢٢- ما معنى أن الله جعل المسلمين أمة وسطاً؟ ٩٤
- ٢٣- كيف يبني الإسلام الأمة المسلمة؟ ٩٨
- ٢٤- كيف يبني الإسلام المسلم القوي في مواجهة متغيرات العصر؟ ١٠٢
- ٢٥- لماذا كان الخل والإسلامي لمشاكلنا هو الأفضل والأمثل والأنفع؟ ١٠٧
- ٢٦- ماذا صنع الإسلام لحفظ العقل والنفس والمال؟ ١١٢
- ٢٧- ما دور الإسلام في ترشيد الضمير الإنساني؟ ١١٧
- ٢٨- ما موقف الإسلام من العنصرية السائدة في بعض الحضارات؟ ١٢١
- ٢٩- ما موقف الإسلام من مظاهر الحضارة الحديثة، السينما والمسرح والموسيقى والفنون جميعها، كالرسم والنحت والتصوير؟ ١٢٥
- ٣٠- كيف أعلن الإسلام حقوق الإنسان؟ ١٣٠
- ٣١- هل مسؤولية المسلم تجاه المجتمع الإسلامي وحده أم تجاه المجتمع البشري كله .. وكيف؟ ١٣٤
- ٣٢- ما تأثير القرآن في الفكر الإنساني؟ ١٣٩
- ٣٣- كيف ، ولماذا ، وقع النسخ في القرآن؟ ١٤٤
- ٣٤- هل الاستدلال القرآني في قضية الألوهية على الوجود أم على التوحيد؟ ١٤٩
- ٣٥- ما أهمية القصص في القرآن ، وهل لها أصل تاريخي ، وما الحكمة في تكرارها؟ ١٥٤
- ٣٦- ما تفسير الآيات التي قد تصف الله سبحانه وتعالى وصفاً مادياً؟ مثل «وجاء ربك والملك صفا صفا» ١٥٩
- ٣٧- كيف تفسر ما ذكره القرآن من أن السموات سبع والأرضين سبع مع حقائق العلم التي ترى أن الأرض واحدة والسماء فضاء؟ ١٦٣

- ٣٨- هل تم جمع القرآن بطريقة تدحض كل شئ ؟ وكيف تم جمعه ؟ ..... ١٦٧
- ٣٩- ما الفارق بين القرآن والحديث القدسى والحديث النبوى ؟ ..... ١٧٢
- ٤٠- ماذالو تعارض الحديث مع القرآن الكريم ؟ ..... ١٧٧
- ٤١- هل الصورة التى رسمها القرآن لخلق آدم حقيقة أم رمزية ؟  
وما معنى الحديث «خلق الله آدم على صورته» ؟ ..... ١٨١
- ٤٢- هل يؤخذ القرآن بنصه ، أم على أساس الظروف التى نزلت فيها آياته ؟ ..... ١٨٦
- ٤٣- ما حاجة الإنسان إلى الإيمان باليوم الآخر؟ وما أثر إنكاره على السلوك  
الإنسانى ؟ ..... ١٩٠
- ٤٤- ما أثر الإيمان على الأخلاق والسلوك والضمير ، على ضوء ما يحدث  
فى الدول المتقدمة التى تأخذ بالعقل ونتائج العلوم فقط ؟ ..... ١٩٥
- ٤٥- لماذا كانت المذاهب الفقهية المعمول بها أربعة ، وما ضرورتها ؟ ..... ١٩٩
- ٤٦- ما مدى حرية الفكر فى الإسلام وكيف نوفق بينها وبين قتل المرتد ؟ ..... ٢٠٣
- ٤٧- ما الاجتهاد ، وهل هناك ضرورة لفتح بابه ، ولماذا ؟ ..... ٢٠٨
- ٤٨- ماذا عن تجديد الفكر الدينى فى الإسلام ؟ ..... ٢١٣
- ٤٩- ما مكانة الفقه الإسلامي فى الإسلام كله ؟ ..... ٢١٧
- ٥٠- لماذا يجب أن يكون الفقه الإسلامي المصدر الأساسى للتشريع ؟ ..... ٢٢١
- ٥١- ما معنى الإجماع ؟ وما مكانته فى الإسلام ؟ ..... ٢٢٧
- ٥٢- ما نظام الحكم فى الإسلام ؟ وهل الأمة مصدر السلطة فيه ؟ ..... ٢٣١
- ٥٣- ما المعالم الأولى للدولة الإسلامية ؟ ..... ٢٣٦
- ٥٤- ما مدى تقبل الإسلام لأسس الدولة الحديثة ؟ ..... ٢٤٠
- ٥٥- كيف يقيم المسلمون دولة إسلامية واحدة ؟ ..... ٢٤٤
- ٥٦- يوجل الناس من الحكم الدينى ، وعودة الخلافة ! فهل هناك ما يدفع  
هذا الوجل ؟ ..... ٢٤٨
- ٥٧- متى تقام الحدود ؟ وهل هى صالحة لكل عصر ؟ ..... ٢٥٢

- ٥٨- ما الضرائب في الإسلام ، وما نظامها ؟ ..... ٢٥٦
- ٥٩- كيف يحقق الإسلام التوازن الاقتصادي في المجتمع ؟ ..... ٢٦٠
- ٦٠- ما موقف الإسلام من نظام المصارف الحالي ، وما البديل الذي يقدمه ؟ ..... ٢٦٤
- ٦١- ما هي حدود الكسب الحلال في التجارة؟ وكيف يضع الشارع حدًا لأرباح التجار؟ ..... ٢٦٦
- ٦٢- ما دام الدين واحدًا فلماذا تعدد حركات التجديد وتكثر مناهج المصلحين؟ ..... ٢٧٠
- ٦٣- ماذا عن أحاديث آخر الزمان ، وهل لها دلالات معينة ؟ ..... ٢٧٥
- ٦٤- هل ينبغي في عصر تفجير الذرة وغزو الفضاء أن نقدم الولاء للإنسانية وأنخر الولاء للدين ؟ ..... ٢٧٩
- ٦٥- أصحح أن الفتوح الإسلامية تعود إلى عوامل قومية أكثر مما تعود إلى عوامل اقتصادية أو دينية ؟ ..... ٢٨٣
- ٦٦- يدرس الآن في بعض الجامعات أن القومية العربية هي العامل الأول في نجاح الفتح الإسلامي وهزيمة الفرس والروم فما مدى الصحة في هذا القول ؟ ..... ٢٨٧
- ٦٧- ألا يكن ردم الفجوة بين السلف والخلف حتى تستطيع الأمة رد الغارات المتتابعة عليها ؟ ..... ٢٩٣
- ٦٨- ما حقيقة الملائكة والجن ؟ وما علاقتها بالإنسان ؟ ..... ٢٩٨
- ٦٩- ما معنى أن الله تسعه وتسعين اسمًا وما مغزاها ؟ ..... ٣٠٣
- ٧٠- هل من شرح وجيز لأسماء الله الحسنى ؟ ..... ٣٠٨
- ٧١- طائفة من العباد يجتمعون على ذكر الله بأسماءه الحسنى كلها أو بعضها ، وقد يتمايلون أو يهتزون ، فما حكم هذه العبادة ؟ ..... ٣١٦
- ٧٢- لماذا أوصى الإسلام بصلة الجمعة وفرض صلة الجمعة ؟ ..... ٣٢١
- ٧٣- ماذا تقترون لرفع مستوى الخطبة ودعم رسالة المسجد ؟ ..... ٣٢٦
- ٧٤- ما الحكمة في قيام الليل ؟ وكيف يكون ؟ ..... ٣٣٠

- ٧٥- كيف ، ولماذا اختير الأذان للصلوة ، ولماذا لم يأت عن طريق الوحي مباشرة ؟  
٢٣٥
- ٧٦- ما حقيقة الصوم وما حكمته ؟  
٢٣٩
- ٧٧- في المجالات الاجتماعية والسياسية نرى لإسلاميين مقالات متباudeة أو متناقضة ! فلم هذا ؟  
٣٤٥
- ٧٨- ما موقف الإسلام من اختلاط الجنسين ؟  
٣٤٩
- ٧٩- ما موقف الإسلام من تحديد النسل ؟  
٣٥٤
- ٨٠- لماذا حرم الإسلام الخمر ؟ وما عقوبتها ؟  
٣٥٩
- ٨١- التدخين عادة شائعة ؟ فهل للدين رأي فيها ؟  
٣٦٤
- ٨٢- ما حكمة الزكاة ؟ وما نصابها ؟  
٣٦٨
- ٨٣- ما العلاقة بين الإسراء وبني إسرائيل ؟  
٣٧٢
- ٨٤- لماذا كانت قبلة العالم في أرضنا ؟  
٣٧٩
- ٨٥- هل من تكريم المرأة إباحة التعدد والطلاق وجعلها نصف الرجل في الميراث والشهادة ؟  
٣٨٦
- ٨٦- ما موقف الإسلام من المرأة في ضوء الأوضاع السائدة في مجتمعنا ؟  
٣٩٣
- ٨٧- ما أبعاد النشاط الاجتماعي للمرأة على ضوء الاجتهد الفقهى ؟  
٣٩٨
- ٨٨- ما نظرة الإسلام إلى الأسرة ، وما عمل المرأة في بنائها ؟  
٤٠٣
- ٨٩- يرى البعض أن النقاب فريضة على المرأة فما قيمة هذا الرأى ؟  
٤٠٨
- ٩٠- يرى البعض أن هناك مملكة في عالم الغيب تتكون من الأقطاب والأوتاد ... إلخ  
تؤثر في عالم الشهادة ، فما قيمة هذا الرأى ؟ وما مصادر المعرفة في هذه القضايا وأمثالها ؟  
٤١٥
- ٩١- لم حرم الإسلام لحوما معينة ، وهل لذلك حكمة ؟  
٤٢٢
- ٩٢- هل توجد صحوة إسلامية معاصرة ؟ وما أبعادها ؟  
٤٢٨

- ٩٣- ما مكانة العمل والعلم في الإسلام؟ وهل هما قاصران على العمل العبادي والعلم الديني؟  
٤٣٤
- ٩٤- لماذا لم يحرم الإسلام الرق كما حرم الخمر والربا؟ وما موقفه الحقيقي من هذه القضية، وهل يجوز للمسلمين في حروبهم مع أعدائهم أن يعدوا أسرى الحرب رقيقاً؟  
٤٣٩
- ٩٥- ما موقف الإسلام من الحضارة المعاصرة؟ وهل يمكن القول بأن للإسلام حضارة خاصة يدعو إليها؟  
٤٤٥
- ٩٦- هل في استطاعة الإسلام أن يقدم حلولاً للمشكلات الكبرى التي تعاني منها الإنسانية اليوم؟  
٤٤٩
- ٩٧- بم تفسر النكسات التي أصابت الأمة الإسلامية بدءاً من الخلاف الداخلي بين على ومعاوية حتى يومنا هذا؟  
٤٥٥
- ٩٨- هل نجح الإسلام في تحقيق أهدافه خلال تاريخه الطويل؟  
٤٥٩
- ٩٩- كيف تتصور مستقبل الإسلام في عالم الغد؟  
٤٦٥
- ١٠٠- إلى أي مدى يمكن أن نقتبس من هذه الحضارة المعاصرة؟  
٤٧٠